

اردوشرح: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه از بجد د العصر تحکیم الاسلام امام انقلاب مولانا عبیدالله سندهی

> اشاعت اول: 2010ء کمپیوٹر لے آؤٹ: ندیم احمہ سولگی طابع: ذکی سنز پرنٹرس کراچی ناشر: حکمت قرآن انٹیٹیوٹ کراچی

ایڈرلیں: حکمت قرآن انسٹیٹوٹ 6سند هی جماعت کوآپریٹوسوسائٹی، جوگی موڑ بس اسٹاپ نیشل ہائی وے کراچی-75030 رابطے کیلئے 35000278

web:www.hikmatequran.org



(انسانوں کے شخصی اور اجماعی مسائل، اخلاقیات، ساجیات اور اقتصادیات کی روشنی میں فلاح انسانیت کا عظیم دستاویز۔ ججۃ الاسلام امام شاھ ولی اللہ ؓ کی مشہور کماب کا پر حکمت خلاصہ)

> مجدد العصر عليم الاسلام، امام انقلاب مولا ناعبيد الله سند هي ت (پيدائش ۸۷۲ بندي ر ۱۸۷۲ وفات ۸۳۲ بندي ر ۱۹۳۴ م

حكمت قرآن إنستييوت



چوتھا فا ئدہ: اختلافات دور کرنا 51 یا نچوال فا کدہ : شک پیدا کرنے والول کی 52 چھٹا فائدہ:علم حدیث کی خدمت 53 علم کلام میں شاہ صاحب کا مسلک متعلمین سے اختلاف 54 اس مسلک کی تاکید قرآن اور سنت سے 55 اختلافي مسئلے 56 شاه صاحب مشاله کا مسلک 57 عا لموں کے اختلا فوں کے سبب 58 امام صاحب كامسلك 59 فقه میں امام صاحب کا مسلک 60 تحقيقي مسلك 60 کتاب کے مضامین کی تقسیم 62 65 ابداع، خلق اور تدبیر کی تشریح 65 65 انسانی ذمہ داری اور انسان کے عملوں کی جزا کے اساب 65 امام صاحب کے فلنے کا خلاصہ 65 70 71 ہر چیز کا ایک طبعی خاصہ ہے 71 ۳) تدبیر 72 تدبير کي چند مثاليں 73 مثال نمبر ا 73 51 مثال نمبر ۲ 73

|   | S. C. |                                              |
|---|-------|----------------------------------------------|
|   | ين36  | قرآن اور حدیث اسے غلط قرار دیتے ?            |
|   | 37    | نماز کی مثال                                 |
|   | 37    | ز کوۃ کی مثال                                |
|   | 38    | روزے کی مثال                                 |
|   | 38    | مج کی مثال                                   |
|   | 38    | قصاص کی مثال                                 |
|   | 38    | قا نو نی سزاؤں کی مثال                       |
|   | 38    | جها د کی مثال                                |
|   | 39    | آپس کے معا ملات کی مثال                      |
|   | 39    | نبی اگر م مَثَالِیُّا کی بتا کی ہو کی حکستیں |
|   | 42    | صحا بہ کی بیان کی ہو ئی حکمتیں               |
|   | ن     | صحابہ کے بِعد آنے والے لو گوں کی بیا         |
|   | 42    | کی ہوئیں حکمتیں                              |
| • | 43    | مسلمان حکیم اور علم اسرار دین                |
|   |       | علمول کے اچھے اور برے ہونے کا صحیح           |
|   | 43    | قاعده                                        |
|   | 46    | امام صاحب کا مسلک                            |
|   | 46    | عالمول کے اعتراضات                           |
|   | 47    | ان اعترا ضول کے جوا بات                      |
|   | 47    | اس علم کے مشکل ہونے کا جواب                  |
|   | 48    | اس علم میں تصنیف نہ ہونے کا جواب             |
|   | نہیں  | پہلے زمانے میں اس علم پر کتابیں کیوں '       |
|   | 49    | لکھی گئیں                                    |
|   | 50    | کیا کتا ہیں لکھنا بے فائدہ ہے؟               |
|   | 50    | پہلا فائدہ: قرآن کی حکمت کا اظہار            |
|   | 51    | دوسرا فائد ہ: اطمینا ن کا حاصل ہونا          |
|   | 51    | تيسرا فا ئده: عقل حاصل ہو نا                 |
|   | 51    | تيسرا فا ئده: عقل حاصل ہو نا                 |



## فهرست

| 20 | مولانا عبیدالله سندهی کا تبصره | حکیم الہند امام ولی الله دہلوی تواللہ کے مختصر                                                           |
|----|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 22 | (٣) الڤوزالكبير                | حالات اور تعلیمات                                                                                        |
| 22 | الفوذالكبيرير ايك نظر          | پس منظر 13                                                                                               |
| 23 | باب اول                        | آباء واجداد 14                                                                                           |
| 23 | باب دوم                        | شيخ عبدالرحيم ومشاللة                                                                                    |
| 24 | باب سوم                        | امام شاه ولى الله ومشاللة عني تعليم وتربيت 15                                                            |
| 24 | باب چپارم                      | تدريس 16                                                                                                 |
| 24 | (۵) فتح الخبير                 | فح اور وفات 16                                                                                           |
| 26 | دیباچه از مصنف                 | اخلاق وعادات اور مسلک                                                                                    |
| 26 | حدیث کا علم                    | اساتذه .                                                                                                 |
| 27 | حدیث کے علمول کے در ہے         | ا) علامه شيخ عبدالرجيم ومشاللة 17                                                                        |
| 29 | علم اسرار دین                  | ٢) شيخ محمد انضل سيالكونى ومختاللة                                                                       |
| 29 | اس علم کے فائدے                | <ul> <li>۳) شيخ ابو طاهر الكروى المدنى عيشاللة</li> <li>۳۱ شيخ ابو طاهر الكروى المدنى عيشاللة</li> </ul> |
| 30 | کیا بیہ علم بدعت ہے ؟          | 1                                                                                                        |
| 31 | اں علم پر کو نِ لکھ سکتا ہے ؟  | <ul> <li>۵) شيخ تاج الدين القلعى تعطالله</li> <li>۵) شيخ تاج الدين القلعى تعطالله</li> </ul>             |
| 32 | یہ کتا ب کیوں لکھی ہے؟         | آپ کے ٹاگرد 18                                                                                           |
| 33 | تصنیف میں دیر کیوں گی ؟        | تصنیفات پر ایک نظر 19                                                                                    |
| 34 | تصنیف کی طر ف توجہ             | (۱) ترجمه ترآن 19                                                                                        |
| 35 | کتاب کے نام کی وجہ             | (۲) مقدمه (۵                                                                                             |
| 36 | مقدمه                          | (m) فوائد فتح الرحم <sup>ا</sup> ن 20                                                                    |

| -       | اُرُوُوشر ت: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ     | -   | 6                                   |
|---------|---------------------------------------------|-----|-------------------------------------|
| 123     | یہ چیزیں انسانی نوع کا خاصہ ہیں             | 107 | روح کی حقیقت                        |
| 123     | ہر نوع کے لئے الگ تدبیر                     | 107 | کیا ہمیں روح کا علم کم دیا گیا ہے؟  |
| 124     | نباتات میں تدبیر کی کار فرمائی              | 108 | روح عامیانہ نقطہ نگاہ سے            |
| 124     | حیوانات میں تدبیر کی کار فرمائی             | 108 | روح کی حقیقت                        |
| 125     | نوع انسان میں تدبیر کی کار فرمائی           | 110 | موت کیا ہے؟                         |
| 127     | انسان کی خصوصیتیں                           | 110 | موت کے بعد کی حالت                  |
| 127     | ا) انسان کی عقلی قوت                        | 111 | ملكيت اور تبيميت                    |
| 128     | ۲) انسان کی عملی قوت                        | 111 | روح کی اور حقیقت کیا ہے؟            |
| 129     | انسان کی ضرور تیں                           | 112 | حجصنا باب                           |
| 129     | عقلی ترقی کا انتظام                         | 112 | انسان کے لیے قانون کی پابندی        |
| 131     | علم مختلف درجوں میں                         | 112 | امانت سے کیا مراد ہے؟               |
| 133     | یہ علم انسان کے لیے طبعی ہیں                | 113 | "ظلوم"اور"جہول"کے معنی              |
| 135     | آٹھواں باب                                  | 114 | امانت قبول کرنے کا نیتجہ            |
| يل لازم | شرعی قانون جزا اور سزا کے گئے کیو           | 114 | امانت اور فرشة                      |
| 135     | <del>~</del>                                | 114 | امانت اور حیوانات                   |
| باب137  | انسان کے کاموں کے متیجوں کے اس              | 115 | امانت اور انسان                     |
| 137     | ا) ـ صورت نوعيه كا تقاضا                    | 115 | الله تعالیٰ کی ایک حکمت             |
| 138     | ۲) ملاءِ اعلیٰ کا اثر                       | 116 | لذت اور الم کیا ہے                  |
| 140     | ۳) شرعی قانون کا تقاضا<br>۔                 | 116 | انسان کی موجودہ حالت<br>م           |
| 141     | مه) نبی کی اطاعت<br>ریست                    | 117 | شریعت انسان کے لئے طبعی چیز ہے<br>" |
| 142     | ان درجوں کا باہمی مقام                      | 118 | ساتوال باب                          |
| 144     | بحث کا خلاصہ                                |     | انسانی ذمہ داری کی پیدائش اس کی تقد |
| 145     | ا نوال باب<br>ورز برسر حرا میں              | 118 | سے<br>• برسٹ برسٹ                   |
| 145     | انسانی سوسائٹی میں جبلی اختلافات<br>" نه ات | 119 | صورت نوعیه کا قانون نباتات میں      |
| 146     | جبّت نہیں بدلتی                             |     | حیوانات میں                         |
| 147     | انسان کی ساخت کا تجربه<br>که ج              |     | حیوانوں کو الہام کہاں سے ہوتا ہے؟   |
| 147     | ملکی قوت کے درجے                            | 122 | انسان کی ترقی کا راز                |

| -         | 5                                     |    | ازُوُوشِر ٥: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ |
|-----------|---------------------------------------|----|-----------------------------------------|
| 89        | ملاء اعلیٰ کی تنین قشمیں              | 73 | مثال نمبر ۳                             |
| 89        | ا)۔حاملین عرش                         | 73 | مثال نمبر ۴                             |
| 89        | ٢) ـ حا فين حول العرش                 | 74 | قوتوں کا مکراؤ اور اس کا متیجہ          |
| 89        | ۳)_عليين                              | 74 | خیر اور شر کیا ہے ؟                     |
| 89        | انسان کی تر قی                        | 74 | شر دور کرنے کے طریقے                    |
| 90        | جہنم کیاہے ؟                          | 75 | ا) قبض                                  |
| 90 \$     | دوزخ سے تر تی کس طرح ہو گی            | 75 | ۲) بسط                                  |
| 91        | ملاء اعلیٰ کا ذکر قرآن میں            | 75 | ۳) احاطہ                                |
| 91        | احادیث میں ملاء اعلیٰ کا ذکر          | 76 | ۳) البام                                |
| 95        | فرشتے اور ان کا کا م                  | 77 | دوسرا با ب                              |
| 96        | فرشتول کا اجتماع                      | 77 | عالم مثال                               |
| 96        | ملاءاعلى                              | 77 | عالم مثال کیاہے؟                        |
| . بين؟ 97 | اللہ کے تھم پہلے کہاں نازل ہوتے       | 78 | عالم مثال کے طبقے                       |
| 98        | ا) نورانی فرشتے                       | 79 | ساء اور افلاک                           |
| 98        | ۲) مثالی فرشتے                        | 79 | عالم مثال میں نزو ل اور صعود            |
| 98        | ۳) انسانی روحی <i>ن</i>               | 79 | عالم مثال کے ماننے کی ضرورت             |
| 99        | ملاءاعلیٰ کے کام                      | 80 | عالم مثال کا ذکر حدیث اور قرآن میں      |
| 99        | حظيرة القدس                           | 83 | ظاہر ی معنی(۱)                          |
| 100       | روح القدس کی مدد کیا ہے؟              | 83 | فریب نظر (۲)                            |
| 100       | ملاءسا فل کے فرشتے<br>• • • • •       | 84 | استعاره (۳)                             |
| 101       | شيطانى قوتين                          | 84 | امام غزالی کی تصریح<br>                 |
| 103       | چوتھا باب                             | 87 | تیسرا باب<br>"                          |
| 103       | الله تعالیٰ کا قانون یا سنت اللہ<br>م | 87 | ملاء اعلیٰ<br>توسع سر میں               |
| 103       | نقلی شہاد تیں<br>میتا ہے۔             | 87 | تین قشم کی مخلو ق<br>عزا                |
| 103       | عقلی شہاد تیں                         | 87 | مجلی اور عرش<br>س                       |
| 104       | اسباب مين نكر اور حكمت الهي<br>·      | 88 | انسان اکبر<br>                          |
| 107       | پانچوال باب                           | 88 | حظيرة القدس اور ملاء اعلى               |

| -     | أَزُدُوشُ نَ خُبَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ |     | 8                              |
|-------|-----------------------------------------|-----|--------------------------------|
| 198   | ا)-عام طبقه                             | 187 | پندر هوال باب                  |
| 198   | ٢) ـ 📆 كا طبقه                          | 187 | انسان کی موت کی حقیقت          |
| 199   | ٣) ـ اونچا طبقه                         | 187 | مر کبات کی دو قشمیں            |
| 199   | ان طبقول میں خدا کا تصور                |     | ا) کیمیاوی مر کبات( Chemical   |
| کی کا | ان طبقوں میں مرنے کے بعد کی زنداً       | 187 | (Compounds                     |
| 201   | تضور                                    |     | ۲) امتزاجی یا غیر کیمیاوی      |
| 204   | ا) الل بیداری                           | 187 | مر کبات (Mixtures)             |
| 204   | (الف) البيح كامول كا نور                | 187 | سلسله کارتقامیں مرکبات کا مقام |
| 204   | (ب )یادداشت کا نور                      | 189 | مادی دنیا کی تقشیم             |
| 205   | (ج) رحمت کا نور                         | 190 | معدنيت                         |
| 205   | (۲)خوابیده جماعت                        | 190 | بڑھنے والے اجسام               |
| 207   | ۳) ـ کمزورلوگ                           | 190 | حيوانيت                        |
| 210   | ۴) _ اہل اصطلاح                         | 191 | انسانیت                        |
| 211   | قبر کی دنیا اور حشر کی دنیا کا فرق      | 191 | ایک شہے کا ازالہ               |
| 213   | ستر هوال باب                            | 192 | نفس انسانی کے دو مادے          |
| 213   | حشر کے واقعات<br>م                      | 192 | مرنے کے بعد کی حالت            |
| 215   | "روح اعظم"                              | 193 | انسانوں کی دو قشمیں ہیں:       |
| 216   | ہر ایک نوع کے لئے احکام                 | 193 | ا)  بيدار طبع انسان            |
| 216   | ا)۔ظاہری                                | 193 | ۲) غافل انسان                  |
| 216   | ۲)_باطنی                                | 193 | مرنے کے بعد جسم کی حالت        |
| 217   | فرد کی"سعادت"                           | 195 | ملکیت اور بہیت کا تعلق         |
|       | روحوں کی کشش حظیرہ القدس کی طر          | 195 | مخالف صور تیں<br>• • • •       |
| 221   | بصیرت پیدا کرنے کی چند صورتیں           | 196 | موافق صورتیں                   |
| 223   | حشر کے بعض مظاہر<br>شذ                  | 197 | سولہوال باب                    |
| 223   | نوعی اور شخصی خواهشیں<br>               | 197 | <u>תנל</u><br>: • • • ז        |
| 227   | تمهيد                                   | 197 | انسانی زندگی کی تقسیم          |
| 230   | علم حدیث اور علم اسرار دین              | 198 | انسانی نوع کے تین <u>طب</u> قے |

| 7                                     | - الرُوُوشر ح: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| اعمال کا تعلق نفسی حالتوں کے ساتھ 165 | ہیمی قوت کے درجے                         |
| عملی اور نفسی حالتیں 166              | جبلت اور تربیت 149                       |
| عمل اور اخلاق کا تلازم 167            | ملکیت اور بہیمیت کس کس طرح جمع ہوتی      |
| عمل اور ملکات کے لحاظ سے انسانوں میں  | بين 149                                  |
| فرق 167                               | دونوں کے جمع ہونے کے چار درجے 150        |
| ہمارے عملوں پر ملاءاعلیٰ کا اثر 💮 168 | تجاذب کی حالت میں 150                    |
| اس کے اساب کے اساب                    | مصالحت کی حالت میں 150                   |
| تير ہوال باب 170                      | ان حالتوں پر مختصر تبصرہ 151             |
| کر موں کا پھل کیوں ملتا ہے؟ 170       | دسوال باب 154                            |
| ا)۔انسانی نفس کا فیصلہ 173            | انسان کے دل میں "خواطر"کی پیدائش 154     |
| ۲) ملاءاعلیٰ کی توجہ 174              | خواطر کے پیدا ہونے کے اسباب 155          |
| فرشتول كا مقام نظام عالم مين 175      | ا)۔انسان کی جبلت 155                     |
| ان دونوں قاعدوں کی جمع 175            | ۲) دانسان کا مزان 155                    |
| ان دونوں قاعدوں کے اثر کو روکنے والی  | س)_دول بشگی                              |
| يزي 176                               | مه)۔روحاتی میلان 156<br>•                |
| چود هوال باب ب                        | ۵) ـ شيطانی اثر 🔾 156                    |
| دنیا میں انسان کے عملوں کی جزا 178    | ہم خواب کیول دیکھتے ہیں ؟ 157            |
| دُوسِ المُبُحث 178                    | گیار ہوال باب 158                        |
| انسان کے اعمال کی جزا ہے 178          | انسانی روح کے ساتھ اعمال کا علاقہ 158    |
| اس زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی | عملوں کے نتیج باتی رہتے ہیں 159          |
| میں 178                               | روح عملوں کا منبع ہے 160                 |
| ملكيت اور حيوانيت كا تعلق 180         | عمل کی پیدائش 160                        |
| ایک قاعدہ 181                         | عمل کا عود 161                           |
| دوسرا قاعده 181                       | عمل كاتشبث                               |
| عملوں کی جزا کا قاعدہ 182             | عمل كا احصاء 163                         |
| اس قاعدے کا اشتنی                     | الم غزالي عِيشَاللَهُ كا قول 164         |
| دنیا میں کرموں کا کچل 185             | بارہوال باب 165                          |

|     | الرُوُوشِ نَهُ اللَّهُ | 10                                    | 9                                        | الزووشر 5: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ } |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 262 | گھر کیا ہے؟                                                                                                    | حیوانات کی تنخیر 255                  | انسان کی دو تعریفیں : شاہ رفیع الدین کی  | ججة الله البالغه 230                    |
| 263 | تكاح                                                                                                           | مـكن 255                              | تعريف 241                                | جلد اول 230                             |
| 263 | تغيين منكوحه                                                                                                   | עיט 255                               | اجتماع كا استعال 242                     | مبحث إول 231                            |
| 263 | پر دے کی ضرورت                                                                                                 | تعيين منكوحه 256                      | ٢) ارتفاقات البيب 243                    | مبحث دوم                                |
| 264 | محرمات                                                                                                         | بهترین اجماع 256                      | انسان کی فوقیت حیوانات پر 244            | مبحث سوم 231                            |
| 264 | عورت کا مقام گھر میں                                                                                           | اِر تفاقِ دُومٍ: تهذیب کی دوسری منزل: | ١) ظاہر ي فرق                            | مبحث چہارم 231                          |
| 265 | بيچ اورمال باپ                                                                                                 | قصباتی زندگی 256                      | ۲)_بالهنی فرق 245                        | مبحث پنجم                               |
| 265 | سيد بالطبع اور عبدبالطبع                                                                                       | انسانیت کا اثر ارتفاقات پر 256        | (۱)_رائے کلی (Public Weall) کا تصور 246  | مبحث عشم 231                            |
| 266 | خانگی جھکڑوں کا فیصلہ                                                                                          | ارتفاق دوم کے ابواب 257               | 246 (Aesthetic Taste)دوق جمال (۲         | مبحث ہفتم                               |
| 266 | تفریق کا اصول                                                                                                  | (۱) حکمت معاشیہ                       | ٣) ـ مادهٔ ايجاد و تقليد 247             | جلددوم 232                              |
| 266 | بیج کے حقوق                                                                                                    | رفاہیت کے تین درج                     | انسان کی مجبوریاں 248                    | علم فقه کی خدمت 232                     |
| 267 | گھر میں مرد کا بلند مقام                                                                                       | رفاهيت بالغه كا نقصان 259             | ارتفاقات کے چار درج 249                  | تصوف کی خدمت 233                        |
| 267 | میل جول کے فائدے                                                                                               | حکمت معاشیہ کے اجزا 259               | (الف) حكمت معاشيه ( Organisation         | سطعات 233                               |
| 267 | (۳) انظام معاش                                                                                                 | (الف) كمانا 259                       | 250 (of Livelihood                       | ېمعات 233                               |
| 268 | پیشوں کی شخصیص کی ضرورت                                                                                        | (ب) پيا                               | (ب) حكمت اكتبابيه (Organisation of       | الاعتباه في سلاسل اولياءالله 234        |
| 269 | مبادلے کی ضرورت                                                                                                | رج) نظانت 260                         | 250 (Professions                         | القول الجميل في بيان سواء السبيل 234    |
| 269 | پیشہ اختیار کرنے کا اصول                                                                                       | (د) زینت 260                          | (ج) حكمت منزليه ( Organisation of        | الطاف القدس 234                         |
| 270 | پیشوں کی تقسیم اور حکومت                                                                                       |                                       | <b>250</b> (Home                         | تارىخ 235                               |
| 270 | ممنوع چزیں                                                                                                     | (ه) ممکن (۵)                          | (د) حكمت تعالميه ( Organisation of       | فأسغ                                    |
| 272 | (م) کین دین                                                                                                    | (ز)تسکین جذبہ جنسی 261                | <b>251</b> (Trade                        | امام ولى الله اور انقلاب 237            |
| 272 | مبادلے کی شکلیں                                                                                                | (ح) سفر (۵۱                           | (ه) حكمت تعاونيه (Co-operation) 251      | بحث ارتفاقات 239                        |
| 273 | مبادلے کے اصول                                                                                                 | (ط، ی)مثی و قعود                      | ان درجول کا باہمی ربط 252                | انسان کی ترنی ترقی کی منزلیں 239        |
| 273 | چند مفید اصول                                                                                                  | 262 نيا سونا                          | ار نقاق اول: تهذیب کی پہلی منزل : دیباتی | ارتفاقات سے کیا مراد ہے؟ 239            |
| 275 | جوا اور سٹہ بازی کیوں ممنوع ہے؟                                                                                | (يب) مرض                              | زىدگى 253                                |                                         |
| 275 | سود کی ممانعت                                                                                                  | (تع) مصائب                            | انسان کے مادہ ایجاد کا عمل 253           | ا) ارتفاقات معاشيه 240                  |
| 278 | ر <b>شوت</b>                                                                                                   | ·                                     | کھانے پینے کے متعلق 254                  |                                         |
| 278 | وقف کی ضرورت                                                                                                   | (۲) انظام خانه داری 262               | زبان 254                                 | آلات كا استعال 240                      |

| المُورِينَ مُعَيِّةِ اللهُ الْبَالِعَهِ 12 مُعَيِّةِ اللهُ الْبَالِعَهِ 12 مُعَيِّةِ اللهُ الْبَالِعَهِ 12 مُعَيِّةً اللهُ الْبَالِعَهِ |                                           |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| مسلم حکماء 318                                                                                                                          | اصول ارتفاقات پراقوام عالم كا اتفاق 308   |  |  |  |
| مغربی حکماء 319                                                                                                                         | اصول ارتفاقات میں اتحاد                   |  |  |  |
| امام ولى الله اور اجتماعيت 319                                                                                                          | اصولِ ارتفاقات فطری ہیں 309               |  |  |  |
| فرد اور جماعت 319                                                                                                                       | يه اصول طبعی بین 309                      |  |  |  |
| اجتماع کا اثر اخلاق پر 321                                                                                                              | انبرياء اور حكماء كاكام                   |  |  |  |
| معاشی حالات کا اثر اخلاقِ عوام پر 🛚 322                                                                                                 | انسان کی ترنی زندگی میں رسموں کا مقام 311 |  |  |  |
| معاشیات کا مقام                                                                                                                         |                                           |  |  |  |
| اخلاقِ اربعه 325                                                                                                                        | رسوم کی پیدائش 312                        |  |  |  |
| "عدالت" کی اہمیت 326                                                                                                                    | ان کے پھلنے کے اسباب                      |  |  |  |
| اقتصادی خرابی کا اثر اخلاق پر 326                                                                                                       | خرابی کے اسباب                            |  |  |  |
| معاشی حالت کی اصلاح کی ضرورت 🛚 327                                                                                                      | انقلاب کی ضرورت 314                       |  |  |  |
| انبياء اور ارتفاقات 327                                                                                                                 | **                                        |  |  |  |
| نبی اکرم مَثَالِیُّتِیْمُ کی بعثت کی غرض:اصلاح                                                                                          | اعتدال کی ضرورت 316                       |  |  |  |
| ارتفاقات 328                                                                                                                            | ارتفاقات میں تنزل 116                     |  |  |  |
| ارتفا قاتِ الهيه 330                                                                                                                    | تنزل کے وقت کیا کیا جائے 317              |  |  |  |
| غاتمہ 332                                                                                                                               | معاشیات کا اثر اجتماعی اخلاق پر 318       |  |  |  |
|                                                                                                                                         | حکماء اور انفرادیت پیندی 318              |  |  |  |
|                                                                                                                                         | بونانی حکماء 318                          |  |  |  |

| 11                                                | الزووشر 5 حُجَّةُ الله الْبَالِغَه         |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| شهروں کی دو قشمیں 292                             | (۵)۔امدادِ باہمی 279                       |
| حکومت خود اختیاری کے تین طریق     293             | تعاون کی ضرورت 279                         |
| (۱)۔رسم کی پابندی                                 | تعاون کی صور تیں 279                       |
| (۲) ي چودهر ايمث                                  | (۱) مضاربت                                 |
| (٣)داجهاع عقلاء لینی پارلیمنٹ                     | (۲) مفاوضت (۲۵                             |
| 293 (Parliament)                                  | (۳) عنان (۳)                               |
| شہری زندگی کی خرابی کے اسباب 🛚 294                | (٣) شركت صنائع(Guildism) 280               |
| عام اسباب 294                                     | مزارعت 280                                 |
| (۱) نه نهجی اختلافات (۱)                          | امام ابو حنیفه وخشانده مخالف بین 280       |
| (۲) خفیه دسیسه کاریال (۲)                         | حضرت امام الهند عشاللة كا فيصله 281        |
| (۳) اجتماع اشرار (۳)                              | مولانا عبیداللہ سند هی وعظاللہ کا مسلک 282 |
| (۴) قتل و غارت کی واردا تیں 🛚 294                 | جا گیر داری اور زمینداری کا انسداد 284     |
| (۵) عاداتِ فاسده كا ظهور (۵)                      | ملکیت کیا ہے 284                           |
| (۲) ضرررسال معاملات (۲)                           | حضرت فاروق اعظم والثنية كا فيصله 🛚 285     |
| (۷) مشتبه مقدمات (۷)                              | امام عبدالعزيز ومشاللة كافتوىٰ 286         |
| (۸) بدوی زندگی اختیار کرنا (۸)                    | کانیں حکومت کے قبضے میں 287                |
| (۹) پیشوں کی غلط تقسیم                            | مز دور اور سرمایه دار کا جھگڑا 288         |
| (۱۰) معاشرتی عدم توازن (۱۰)                       | ارتقاق سوم: تهذیب کی تیسری منزل: شهری      |
| (۱۱) مضر حیوانات کی کثرت 297                      | يا قومى زندگى 289                          |
| سب سے بڑے اسباب 297                               | میونیل بورڈ کی ضرورت 289                   |
| اجتماعی خرابی کے اسباب 📗 298                      | میونسپل بورڈ کے فرائض 289                  |
| ار تفاق چہارم: تہذیب کی چو تھی منزل: بین          | (ا) ـ قضاء (Judiciary)                     |
| الا قواميت 305                                    | (r) شرياريت (Executitye) (۲)               |
| ضرورت 305                                         | (٣) ـ نظام حربي (Military)                 |
| نظام كيبيا هو؟ 305                                | (م) فاه عامه (Public Weal) (م)             |
| الله تعالیٰ کی سب سے بڑی نعمت م 306               | (۵) محکمهٔ احتساب(Censorship)              |
| حضرت محمد رسول الله مُثَاثِينَا كُمُ كَا منصب 307 | فیکسول کی ضرورت 292                        |



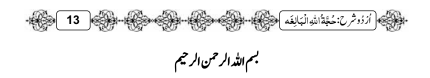
آباءواجداد

شاہ ولی اللہ دہلوی مُحِیْلِیْ کاسلسلہ اسب والدکی جانب سے سیدنافاروق اعظم مُثَالِّتُحَوَّ تک اور والدہ کی جانب سے حضرت موسیٰ کاظم مُثَالِّتُهُ تک پہنچتا ہے۔ یعنی آپ والد کی جانب سے فاروقی اور والدہ کی جانب سے فاطمی تھے۔

آپ کے آباء واجد او ہندوستانی سوسائی میں ابتد ائی سے بڑی بزرگ کے مالک رہے۔ ان میں سے بعض نے علم و فضل میں اور بعض نے بہاوری، سخاوت اور سر داری میں ممتاز شہرت حاصل کی۔ آپ کے بزرگوں میں سے سب سے پہلے شخ مٹس الدین مفتی ہندوستان تشریف لا کے اور " رہتک "میں مقیم ہوئے ، جو د ہلی سے صرف تیں میل پر واقع ہے۔ شخ موصوف بہت بڑے عالم اور زاہد تھے۔ انہوں نے رہتک میں ایک مدرسہ قائم کیا۔ رفتہ رفتہ آپ کے اثر سے اس علاقے میں اسلام پھیلنا شروع ہوااور اہل شہر نے دینی با تیں سکھنے اور اپنے مقدمات فیصل کر آنے کے لئے آپ کو اپنار کیس بنالیا۔ اس طرح آپ ایک لحاظ سے حاکم شہر بن گئے۔ پچھ فیصل کر آنے کے لئے آپ کو اپنار کیس بنالیا۔ اس طرح آپ ایک لحاظ سے حاکم شہر بن گئے۔ پچھ خاندان میں مسلم ہوگیا۔ یہاں تک کہ اس فندان کے ایک بزرگ شخ قوام الدین نے فوجی زندگی اختیار کرلی اور ساری عمر جہاد میں صرف فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی بہی زندگی قبول کرلی۔ چنانچہ تھیم الہند امام ولی اللہ کے دادا شخ فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی بہی زندگی قبول کرلی۔ چنانچہ تھیم الہند امام ولی اللہ کے دادا شخ فرمادی۔ ان کی اولاد نے بھی بہی زندگی قبول کرلی۔ چنانچہ تھیم الہند امام ولی اللہ کے دادا شخ میں حصہ لیا۔ وجیہ الدین تی شافت کی اور خدار سیدہ بھی۔ انہوں نے بہت سے فوجی معرکوں میں حصہ لیا۔ کی تھی ڈاکووں کے ایک گروہ سے لڑتے ہوئے بہت سے فوجی معرکوں میں حصہ لیا۔ لیکن تمنا بہی رہی کہ شہادت کی زندگی نصیب ہو۔ آخر کار دریائے زیدا کے قریب اپنے قافلے کے ساتھ ڈاکووں کے ایک گروہ سے لڑتے ہوئے بہت سے ذم کھا کر شہید ہوگئے۔

شيخ عبدالرحيم ومثاللة

شیخ عبدالرجیم ۱۰۵۳ بجری (۱۲۳۴ بندی ۱۲۳۳ میں پیدا ہوئے۔ قرآن تحیم اور



# حکیم الہند امام ولی الله دہلوی و مثالله می الہند امام ولی الله دہلوی و مثالله

#### لیںمنظر

ہندوآریاؤں کی تہذیب اور شاکتگی اور نظام اخلاق وسیاست کی لہریں مدھم پڑجانے کے بعد محمود غرنوی کے زمانے کے قریب شال مغرب کے مسلمانوں کی آمدسے جس نئی تہذیب وشاکتگی کا سیلاب ہندوستان پر چھایا، اس کا زور بھی اٹھارویں صدی کے شروع میں ٹوٹ گیا۔ جس طرح ہندو آریاؤں کے زمانے میں اشوکِ اعظم جیسا بادشاہ پیدا ہواائی طرح مسلمانوں کے دور میں اور نگ زیب عالمگیر جیساسلطان دبلی کے تخت پر بیٹھا۔ جس نے سارے ہندوستان میں ایک قانون کی مرکزی حکومت پیدا کی۔ بید دونوں زمانے تاریخ ہند میں اپنی اپنی حد تک میں ایک قانون کی مرکزی حکومت پیدا کی۔ بید دونوں زمانے تاریخ ہند میں ایسا خلل پڑا کہ اس کے قابل فخر ہیں۔ لیکن اس آخری دور میں مسلمانوں کے پیدا کر دہ نظام میں ایسا خلل پڑا کہ اس کے قائم رہنے کی کوئی صورت نہ رہی۔ چنانچہ حکمر ان طبقہ انسانیت کے اصول بھول چکا تھا اور عوام ان کے ظلموں کا شکار ہور ہے تھے۔ جس کا نتیجہ بید نکلا کہ خاص اور عام طبقے انسانی بزرگی سے عموماً گرگئے تھے۔

اس زمانے میں اورنگ زیب عالمگیر ریجیاللہ کی وفات سے چار سال پہلے دہلی کے ایک متوسط گھر انے میں ایک بچے پیدا ہوا، جو بڑا ہو کر ہندوستان کے اس نیم براعظم کو ایک فلفہ دسنے والا تھا، باپ نے اس کا نام قطب الدین احمد رکھا، لیکن دنیا اسے شاہ ولی اللہ ویواللہ کے اللہ کی نام سے جانتی ہے۔



موصوف بودند، وعقل معاش ومثل عقل معاد کامل ووافر داشتند، در مجلس صحبت عملی و آداب معامله بسیارے آموختند۔" (جزءِلطیف)

" لینی جناب والد صاحب میں جہال عمدہ اور پاکیزہ اخلاق، مثلاً بہادری، باریک سمجھ، کفایت شعاری اور غیرت، پورے اندازے پر موجود تھے، وہاں وہ خداشاسی اور دنیاوی سمجھ میں بھی بہت کامل تھے۔ چنانچہ آپ اپنی مجلس میں حکمت نظری اور معاملتی طریقوں کی بھی بہت تعلیم دیا کرتے تھے۔ "

#### تدريس

امام ولی اللہ اپنے والد کی وفات تک مطالعے اور عبادت میں مشغول رہے۔ پھر ۱۸ اے ہندی ۱۸ ما ۱۵ میں مشغول رہے۔ پھر ۱۵ اے ہندی ۱۵ ما ۱۵ میں مند تدریس پر بیٹھے اور بارہ سال تفسیر ، حدیث ، فقہ اور اصول اور دین اور عقلی علوم نہایت تحقیق کے ساتھ پڑھاتے رہے۔ ہندوستانی سوسائٹی کا مطالعہ نہایت گہری نظر سے کیا۔ خدا تعالی نے آپ کا سینہ حقائق قر آن وسنت ، اسر ارشریعت اور مقاصد دین کے سجھنے کے لئے کھول دیا۔

#### حج اور وفات

اساکاء میں آپ فریضہ کج کی بجا آوری سے پہلے ہی تجاز گئے۔ اس سفر میں آپ تجاز کے بزر گوں سے ملے اور بعض سے آپ نے حدیث کی سند بھی حاصل کی۔ ان میں سے خاص طور پر قابل ذکر بزرگ شخ ابو طاہر مدنی تحییلت ہیں جو فرمایا کرتے تھے کہ ولی اللہ مجھ سے لفظوں کی سند لیتے ہیں، میں ان سے معنوں کی سند لیتا ہوں ۔

آپ دو سال تک حجاز میں علاء کی صحبت اٹھانے کے بعد ۱۲ جب ۱۱۳ھ (۲۰ دسمبر کی اور ۲۳ دسمبر کی اور ۲۳ دسمبر کی اور ۲۳ دسمبر کی اور ۲۳ دسمبر کی اور تعلیم و تصنیف میں بسر کی اور تربیٹے سال کی زندگی پاکر ۱۱۷۱ھ (۷۲۲ بندی ر ۷۲۲ء) دبلی میں وفات پائی۔ اور "اوبو دامام اعظم دیں" تاریخ وفات ہوئی۔

**1** اليانع الجنى



ابتدائی درسی تعلیم اور عقلی اور شرعی علوم اپنے بڑے بھائی شیخ ابوالرضامحمہ عقلی است حاصل کی۔ اس کے بعد مشہور حکیم میر زاہد نہروی کے آگے زانوئے ادب نہ کیا اور علوم عقلی و نقلی میں بڑے بلند پائے پر پنچے۔ خداشاسی میں آپ حافظ عبداللہ اکبر آبادی کے مرید تھے، جو شیخ آدم بنوری عظیفہ تھے۔

علمی کمال حاصل کرنے کے بعد آپ نے پرانی دلی میں اس مقام پر ایک مدرسہ قائم کیا، جواب مہندیوں کے نام سے مشہور ہے۔اس کا نام مدرسہ رحیمیہ تھااور لوگ دور دراز مقامات سے پڑھنے کے لئے آنے لگے۔

شخ عبد الرحيم تو الله اور متقی تصاور کتاب وسنت اور فقه و تصوف کے بہت بڑے عالم تصے چنانچہ آپ بہت بلند پایہ حنی فقیہ، نقشبندی صوفی اور خدار سیدہ علیم تصاور الہمیات کے ماہر تصے ایک موقع پر آپ کو سلطان عالمگیر کے مشہور مجموعہ توانین، فاوی عالمگیری، کی تالیف میں بھی حصہ لینا پڑا۔ لیکن دربار شاہی میں آنے جانے سے نفرت تھی۔ اس کے اس میں حصہ لینا پڑا۔ آپ نے اساا اھ (۱۸ کے ہندی ۱۸ کے میں وفات پائی۔

# امام شاه ولى الله ومشاللة على تعليم وتربيت

امام شاہ ولی اللہ شخ عبدالرجیم کے فرزند تھے۔ آپ ۴ شوال ۱۱۱۴ھ (مطابق ۲۱ فروری ۲۰ مام شاہ ولی اللہ شخ عبدالرجیم کے فرزند تھے۔ آپ کو علم حاصل کرنے کاشوق تھا۔ فاضل باپ نے ہونہار بچ کی عمر کے پانچویں سال میں اس کی تعلیم کاسلسلہ شروع کر دیا۔ سات سال کی عمر میں قرآن حکیم حفظ کر لیا اور ایک سال میں فارسی کی ابتدائی کتابیں نکال لیں۔ اس کے بعد عربی کی تعلیم شروع ہوئی اور دس سال کی عمر میں اس کی ابتدائی مشکلات پر بھی عبور حاصل کر لیا۔ پھر عقلی اور دینی علوم شروع کئے اور ان علوم کا اس زمانے میں جو نصاب تعلیم تھاوہ پندرہ سال کی عمر میں ختم کر لیا۔ جلیل القدر باپ نے اپنے قابل فرزند کو صرف درس کتابیں ہی نہیں برطائیں بلکہ حکمت عملی کی تعلیم بھی دی، جو اس زمانے میں بہت کم سمجھی جاتی تھی۔ چنانچہ برطائیں بلکہ حکمت عملی کی تعلیم بھی دی، جو اس زمانے میں بہت کم سمجھی جاتی تھی۔ چنانچہ حضرت امام عصرات امام عصوالی فرائے ہیں کہ:

"حضرت ايثال باخلاق سلمه از شجاعت وفراست و كفايت وغيرت بوجه اتم



اور صحبت سے قرآن حکیم کو فلسفیانہ لغویات اور اسرائیلی روایات سے الگ کرکے تدبر کرنے اور اسے سیحنے کا ملکہ اور شخقیق کا ذوق پیدا ہوا۔

# ٢) ـ شيخ محمد افضل سيالكو في ميشاللة

ان سے آپ نے حدیث حاصل کی اور شیخ محمد افضل نے شیخ عبداللہ بن سالم بھری المکی سے حاصل کی۔

# س) ـ شيخ ابوطام الكروى المدنى ومثاللة

یہ شیخ کبیر ابراہیم الکروی المدنی تحقاللہ کے فرزند ارجمند تھے۔حضرت امام تحقالہ نے ان ان سے صحیح بخاری اور دیگر کتب اور احادیث کی اطراف پڑھیں اور عقل و نقل اور کشف کے در میان جمع کرنے کاڈھنگ سیکھا۔

# ۳) ـ شيخ وفد الله المكي عث يشالله

یہ شخ محر سلیمان المغربی کے فرزند جلیل تھے۔حضرت امام صاحب نے آپ سے موطاامام مالک پڑھی۔

# ۵) شيخ تاج الدين القلعي ومثاللة

آپ مکہ معظمہ کے رہنے والے تھے۔حضرت امام میشاند نے آپ سے صحیح بخاری وغیرہ کی اطراف سنیں اور موکطالمام احمد اور کتاب الآثار اور مسند دار می کامطالعہ کیا۔

## آپ کے شاگر د

یوں تو آپ کے شاگر دوں کی تعداد شارسے باہر ہے، لیکن بڑے بڑے شاگر د حسب ذیل ن:

آپ کے چاروں نامور فرزند یعنی شاہ عبدالعزیز کیشائیہ ، شاہ رفیع الدین کیشائیہ ، شاہ عبدالعزیز کیشائیہ ، شاہ عبدالقادر کیشائیہ اور ان کے علاوہ شخ محمد عاشق دہلوی کیشائیہ ، شخ محمد المین کشمیری کیشائیہ اور مرتضیٰ بلگرامی کیشائیہ (جوبعد میں یمن کے ایک شہر میں مستقل سکونت اختیار کر لینے کی وجہ

17 مَنْ وَمُرْ نَ مُعَقِّقُ الْمِالِغَهِ مَا لَعَلِيمُ الْمِالِغَهِ مَا لَعَلِيمُ الْمُعَالِقُهِ مَا الْعَلِيمُ

#### مولاناشلی و شالله لکھتے ہیں کہ:

"ابن تیمیہ اور ابن رشد کے بعد بلکہ خود انہی کے زمانے میں مسلمانوں میں جوعقلی تنزل شروع ہوا تھا۔ اس کے لحاظ سے یہ امید نہ رہی تھی کہ پھر کوئی صاحب دل ود ماغ پیدا ہوگا۔ لیکن قدرت کو اپنی نیر نگیوں کا تماشاد کھانا تھا کہ اخیر زمانے میں جب کہ اسلام کانفس واپسیں تھا، شاہ ولی اللہ جیسا شخص پیدا ہوا، جس کی تکتہ سنجیوں کے آگے خزالی، رازی، ابن رشد کے کارنامے بھی ماند پڑگئے۔" (تاریخ علم الکلام)

#### نواب صديق حسن خان لكھتے ہيں:

"اگروجود اودر صدراول ودر زمانه کاضی مے بود ، امام الائمہ و تاج المجتبدین شمر وہ مے شد"

یتی اگر شاہ ولی اللہ تاریخ اسلام کے پہلے دور میں ہوتے تو اماموں کے امام اور مجتدوں کے سرتاج شار ہوتے۔

#### اخلاق وعادات اور مسلك

حضرت امام نہایت متقی اور متواضع تھے۔ علماء ، طلبہ ، فضلاء اور صالحین سے بہت محبت کرتے تھے اور ہر وقت تعلیم و تدریس اور مسلمانوں کی خدمت میں مصروف رہتے تھے۔

آپ کامسلک اعتدال کا تھااور مذہبی باتوں کی علمی اور عقلی توجیهد پیش کرنے کی کوشش فرمایا کرتے تھے۔ ایسے ہی فقہ اور حدیث کو ملا کر دیکھتے تھے اور حدیث اور قرآن کو جمع کرتے تھے۔

#### اساتذه

آپ نے مندرجہ ذیل استادول اور بزر گول سے دنیاوی علوم اور خداشاس کے طریقے سیکھے:

# ا) علامه شيخ عبدالرحيم ومثالثة

حضرت امام کے والد ماجد تھے، زیادہ ترعلوم انہی سے حاصل کئے۔ آپ ہی کی تعلیم و تربیت



نہیں ہوتی،اس لئے یہ کتاب بھین ہی میں پڑھادینی چاہئے تا کہ سب سے پہلے جو چیز ان کے دماغ میں اتر ہے وہ اللہ کی کتاب کے مطالب ہی ہوں۔"

آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

"منفعت آل در حق جهبور مسلمانال متوقع است، انشاء الله العظيم" ليني الله نے چاہاتواس سے عام مسلمانوں کو بہت فائدہ پنچے گا۔

یہ پہلاتر جمہ ہے جوہندوستان میں اشاعت پزیر ہوااور اب تک بار ہا چھپ چکاہے۔اسے ار دومیں بھی منتقل کیا جاچکا ہے۔

#### (۲) مقدمه

یہ بھی فارس میں ہے۔اس میں حضرت امام الہندنے قر آن حکیم کے ترجے کے اصول بیان فرمائے ہیں۔یہ ابھی تک غیر مطبوعہ ہے اور وہ بھی نہایت کمیاب۔

## (٣) فوائد فتح الرحمٰن

ترجے اور مقدے کے علاوہ حضرت حکیم الہندامام ولی اللہ نے قر آن حکیم پر حواثی بھی کھے ہیں، جو بجائے نود نہایت مفید اور معنی خیز ہیں۔ ان حواثی میں حضرت حکیم الہند نے بعض مقامات پر عام تر جموں سے اختلاف بھی کیا ہے اور اپنے مخصوص پروگرام کی دفعات جا بجاواخل کر دی ہیں۔

#### مولاناعبيد الله سندهى كانتجره

شارح حكت ولى اللبي حضرت مولاناعبيد الله سندهى وَشَاللَةُ فرماتِ بِين كه:
"فتح الرحمن" قر آن حكيم كاصاف فارى بين ترجمه ہے۔ اس بين كوشش كى گئى ہے
كه قر آن حكيم كے الفاظ مختصر موذوں فارس الفاظ مين ترجمه ہو جائيں۔ ترجے كى
نزاكت پراضافہ بيہ ہے كه كہيں كہيں فوائد بھى لكھ ديئے بيں جن سے قر آن عظيم
كى يہ تفيسر، عام تفيرسے ممتاز ہوگئى ہے۔ مثلاً انبياء كاسلاطين و ملوك سے جہاد كرنا،



ے زبیدی کہلائے) شیخ جار اللہ بن عبد الرحیم لاہوری، شیخ محمہ ابوسعید بر بلوی تریشانیہ (جو مشہور مجابد حضرت سید احمد شہید تریشانیہ کے نانا تھے) شیخ رفیع الدین مراوآبادی تریشانیہ، شیخ محمہ بن ابوالفتح بلکرامی تریشانیہ، شیخ محمہ معین سند ھی تواندہ (جو شیخ محمہ حیات سند ھی اور شیخ محمہ ہاشم سند ھی کے شیخ بیں) اور بیبیقیء عصر قاضی شاء اللہ المظہری پانی پتی تریشانیہ۔

# تصنيفات پرايک نظر

#### (۱) ترجمه قرآن

ہندوستان میں اسلامی ہندی سیاسی نظام کی فکست کے جو آثار حضرت امام ولی اللہ دہلوی و گئاست کے جو آثار حضرت امام ولی اللہ دہلوی و کی اللہ دہلوی و کی افکار آرہے تھے اور ان کا معاشیات عامہ پر اور پھر ان دونوں کا اخلاق عامہ پر جو اثر پڑنے والا تھا، ان کو حضرت امام یُواللہ نے نوب اچھی طرح بھانپ لیا تھا اور وہ سمجھ پچھے تھے کہ اب بیہ سیاسی نظام، ملوکیت کی شکل میں قائم نہیں رہ سکتا۔ بلکہ مستقبل میں اس کی شکل پچھ الی ہوگ سیاسی نظام، ملوکیت کی شکل میں ماس کی شکل پچھ الی ہوگ جس میں عوام کو عمل دخل حاصل ہوگا۔ الی حالت میں قرآن حکیم کو از سر نوبر سر اقتدار لانے کے لئے ضرور تھا کہ اسے عوام کی زبان میں منتقل کیا جاتا۔ چنانچہ آپ نے اس کا ترجمہ فارسی زبان میں کیا اور اس کانام فتح الرحمٰن رکھا۔ اس سلسلے میں آپ فتح الرحمٰن کے مقدمے میں قرری زمان عیں کہ:

"ومرتبه این کتاب بعد خواندن متن قرآن ورسائل مختصر فارسی است تاقهم لسان فارسی به توقع استیفاء فارسی به توقع استیفاء فارسی به تکلف دست درد و بخضیص صبیان الل حرفه وسپاهیان که توقع استیفاء علوم عربیه ندارند، دراول سن تمیز این کتاب ایشان را تعلیم باید کرد تااول چیزے که درجوف ایشان افتد معانی کتاب الله باشد "۔ (مقدمه تعلی فتح الرحمٰن)

"لینی متن قرآن کے بعد بچوں کو چند مخضر فارس کتابیں پڑھائیں جائیں، تاکہ وہ فارسی زبان سجھنے کے قابل ہوجائیں۔ پھریہ کتاب (فتح الرحمٰن) پڑھائی جائے۔ چو نکہ اہل حرفہ اور سپاہیوں کے بچوں کو عربی کی تعلیم پوری حاصل کرنے کی امید



اس فتم کے ضمٰی فوائد" فتح الرحمٰن "میں بکثرت ملتے ہیں لیکن ان پر احاطہ اسی صورت میں ہو سکتاہے کہ بید درس میں داخل ہو۔

فتح الرحمٰن کی ایک ممتاز خصوصیت به بھی ہے کہ عام مفسرین کی طرح اس میں ترجمہ ورقت ایک ایک ممتاز خصوصیت به بھی ہے کہ عام مفسرین کی طرح اس میں ترجمہ قر آن کے وقت ایک آیت کے متعلق مختلف احتمالات کو گوارا نہیں کیا گیا، بلکہ صرف ایک ہی ترجمہ کیا گیا ہے جو نحو کی ترکیب کے اعتبار سے صحیح ہوسکتا ہے۔ اس کا فائدہ بہ ہے کہ عام تفسیروں کے مطابع سے طالب علم کے دل میں جو شکوک پیدا ہوجاتے ہیں، "فتح الرحمٰن" وہ شکوک پیدا ہونے نہیں دیتا ہے۔" (از المالی حضرت مولانا عبید اللہ سند ھی میشند)

#### (٤) الفوزالكبير

قر آن حکیم کے ترجے کے عظیم الثان انقلاب انگیز کام کے ساتھ ہی حضرت حکیم الہند عین نے قر آن حکیم کی تفسیر کے اصول بھی مدون کئے۔

اب تک تفییر کاعام طریقہ یہ تھا کہ آیتوں کی تشریح میں ہر قسم کی صحح اور کمزور روایات جمع کر دی جاتی تھی۔ کہیں کہیں حکمت کی جمع کر دی جاتی تھی۔ کہیں کہیں حکمت کی باتیں بھی آ جاتیں، لیکن بہت کم۔ حضرت امام ولی اللہ دہلوی عُشلا نے قر آن حکیم کی تفییر کے لئے اصول تجویز کئے اور اس پر ایک مستقل کتاب لکھی، جس کا نام"الفوذ الکہیدنی اصول التفسید" ہے۔

الفوذ الكبير يرايك نظر

#### اس كتاب كے جاربابيں:

 الزووشرح: صُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَم عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ الْبَالِغَم عَلَى اللهِ المِلْمِلْ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ

تہذیب وشائنگی کو قانونی شکل دیناعامہ انسانیت کے مسلمات سے ہے۔ چو نکہ عام تفاسیر قر آنی اس زمانے میں کھی گئی ہیں جب اسلامی نظام برسر اقتدار تھا اور اس زمانے میں بادشاہ اور امیر کی موجودگی کی وجہ سے اس کی سرکردگی کے بغیر لڑنا متصورنہ تھا، اس لئے ان تفاسیر میں قر آنی واقعات کو ایسے انداز میں بیان کیا گیاہ، جس کا پڑھ والے کے دل پریہ اثر پڑتا ہے کہ گویا قر آن حکیم کامانے والاجب تک اپنے آپ کو کسی بادشاہ اور فوج کے ساتھ مسلک نہ کر دے اس کا مخالفین سے لڑنا اور مقابلہ کرناجائز نہیں۔ لیکن حضرت امام ولی اللہ دہلوی وَخُوالَدُ اس نمانے میں پیدا اور مقابلہ کرناجائز نہیں۔ لیکن حضرت امام ولی اللہ دہلوی وَخُوالَدُ اس نمانے میں سوچنا پڑا کہ جس ہوئے، جب یہ نظام ٹو شاہوا صاف نظر آرہا تھا، اس لئے انہیں سوچنا پڑا کہ جس نمانے میں سلاطین اور جنگ کے بغیر بھی قر آن کی حکومت کا ایک درجہ پیدا کیاجا سکتا ہے۔ یہ مطل ہو جا سے سلاطین اور جنگ کے بغیر بھی قر آن کی حکومت کا ایک درجہ پیدا کیاجا سکتا ہے۔ یہ محض اس اجتماعی قوت سے ہو سکتا ہے، جو دعوت کے ذریعے سے جکیل پاتی ہے۔ محض اس اجتماعی قوت سے ہو سکتا ہے، جو دعوت کے ذریعے سے جکیل پاتی ہے۔ جس حاشے کا ہم ذکر کررہے ہیں، وہ سورہ زمد کے آخر میں نہ کورہے۔ اس ایک بی گئت سے یہ ترجہ عام تفاسیر سے بائد تر درجہ پیدا کرلیت ہے۔

حضرت امام عین نیات نے اس مسئلے کو "فیوض الحرمین" اور" القول الجمیل"میں بھی ذکر کیا ہے۔ لیکن سب سے پہلے سور ہُرعد کے آخری جھے کو سمجھ لیناضر وری ہے ۔

آیت اَدَامْیَرَوْااَتَالَیْ اَلْاَدْ ضَدَیْتُهُ مَهَامِنْ اَمْرُ اِفِهَا (الرعداس) (دیکھتے نہیں کہ ہم زمین کواس کے کناروں سے گھٹاتے ہے آتے ہیں) پر حاشیہ پر لکھتے ہوئے حضرت علیم الہند امام ولی اللہ دہاوی مُؤاشَدُ فرماتے ہیں کہ:

یتی روز بروزشوکتِ اسلام به زمین عرب منتشرے شودودار لحرب ناقص ہے گرددازاطر اف آل۔عامہ مفسرین ایں آیت رامد نید دانند، نزدیک مترجم لازم نیست کہ مدنی باشد ومر اد از نقصان دارالحرب اسلام اسلم وغفار وجہنیہ ومزنیہ وقبائل یمن است، پیش از ہجرت" (عاشیہ فتح الرحمٰن)

یعنی عرب کے ملک میں اسلام کی شوکت روز بروز زیادہ تھیلتی جاتی ہے اور دارالحرب ہر طرف سے کم ہوتا جاتا ہے۔عام مفسرین اس آیت کی نسبت کہتے ہیں کہ یہ مدینہ منورہ میں نازل ہوئی ہے \* لیکن متر ج کے نزدیک یہ ضروری نہیں کہ مدینہ میں نازل ہوئی ہو۔دارالحرب کے کم ہونے سے مرادیہ کہ اسلم، فقار، جہنیہ، مزنیہ قبیلے اور یمن کے قبیلے حضرت نبی اکرم مُثَافِیْنِ کی جحرت سے پہلے بی اسلام لے آئے۔

<sup>\*</sup>اس لئے اس میں دارالحرب کے کم ہونے سے مراد غزوات کے نتیج کے طور پر دارالحرب کا کم ہونا ہے لیکن حضرت امام مسئنہ کے نزدیک بید خیال درست نہیں، بلکہ اس سے مراد دارالحرب کے کم ہونے کی وہ صورت ہے جو دعوت و تمیخ سے کی زندگی میں چیش آئی۔ (مرت)



ناتخومنسوخ پر بھی خوب لکھاہے۔ مثلاً فرماتے ہیں کہ "شخ جاال الدین سیوطی نے کم اذکم ہیں آیات کی آیات منسوخ بیان کی ہیں۔ لیکن جھے ان میں سے اکثر میں کلام ہے۔ "اس کے بعد ان آیات کی تشریح ایک کرتے ہیں کہ نخ (Abrogation) ذائل ہوجاتا ہے۔ تاہم آپ صرف پانچ آیتوں کو منسوخ مانتے ہیں ۔ اس سلسلے میں یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ قرآن کلیم کی آیات شان نزول کی پابند نہیں ہیں بلکہ ان کے معنے عام ہیں۔

#### بابسوم

اس باب میں قر آن مکیم کے نزول کی ترتیب اور کتابی شکل میں لائے جانے کی ترتیب کے فرق پر بحث کرتے ہیں اور اس کی وجو ہات بیان فرماتے ہیں۔

#### باب چہارم

تفیر کے مخلف فنون کے بارے میں اس میں یہ بھی بتایا گیاہے کہ صحابہ اور ان کے بعد آنے والے علماء کی تفسیر میں کیا فرق ہے۔

اس باب کی آخری دو فصلوں میں امام صاحب نے وہ خاص باتیں بیان کی ہیں جن پر اللہ تعالی نے خصوصیت کے ساتھ مطلع فرمایا۔

"الفوز الكبير"كااردومين ترجمه بوچكاہے مگروہ كمياب ہے۔

# (۵) فتحالخبير

اس میں قرآن حکیم کے مشکل الفاظ کی نہایت معنی خیز تشریح کردی ہے۔ یہ نہایت مفصل ہے۔اسے" نوز الکبیر"کاجز بنادیا گیاہے۔

حضرت مولاناعبيد الله سندهى ميشالله فرماتي بين كه:

قرآن تحکیم کو امام ولی اللہ کے طریقے پر سمجھنے کے لئے فتح الرحمٰن کے ساتھ الفوز الكبير

• مولاناعبیداللد سندهی تُحِطُلَتُهُ نے ان پانچ آیتوں کی بھی امام ولی اللہ کے اصول پر ایسی تشریح کی ہے کہ ان میں بھی ننخ نہیں رہتا۔ اس کی ایک مثال" الفر قان"بر بلی کے" ولی اللہ نمبر"میں موجود ہے۔



بإباول

اس میں قرآن حکیم کے علوم کابیان ہے جن کو حضرت امام می اللہ نے مندرجہ ذیل پانچ قسموں میں منقسم کیاہے:

(الف)علم احکام:اس ذیل میں فرماتے ہیں کہ قرآن حکیم کے احکام انسانی اجماع کی بداخلاقیاں اور بداعمالیاں دور کرنے کے لئے نازل ہوئے ہیں۔

(ب) علم مخاصمہ: اس کے ذریعے قرآن حکیم نے یہودیوں ، عیسائیوں، مشرکوں اور منافقوں پر جحت تمام کی ہے۔ اس بحث میں آپ نے یہ بھی بتایا ہے کہ آج کل بھی قرآن کو منافقوں پر جحت تمام کی ہے۔ اس بحث میں آپ نے یہ بھی بتایا ہے کہ آج کل بھی قرآن کو منافق بیں جورسول اکرم منافق کے زمانے میں موجود محس اس لئے قرآن حکیم اس زمانے کے لوگوں کو بھی اسی طرح تنبیہ کرتا ہے، جس طرح اس ذمانے کے «مسلمانوں" کو تنبیہ کی۔

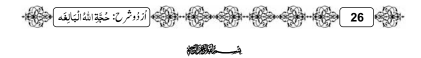
(ج) علم تذکیر بالآء اللہ: اس باب میں قرآن علیم ان نعمتوں کا ذکر کر تاہے جو تمام لوگوں کے لئے یکسال نفع رسال ہیں اور جن سے خدا تعالی کی ربوبیت ثابت ہوتی ہے۔ حضرت امام "سلطعات" میں لکھتے ہیں کہ خدا تعالی نے اپنی نعمتیں بتانے کے لئے علم طبیعیات (Physics) وغیرہ کی طرف بھی اشارات کئے ہیں۔

(د) تذکیر بایام اللہ: اس باب میں قرآن کیم مختلف قوموں کے عروج وزوال اور ان کی تباہی وہر بادی کی طرف اشارے کر تاہے۔ یہ گویا تاریخ پر مشتمل ہے۔

(ه) تذکیر بالموت و ابعد الموت: اس باب میں آنے والی زندگی کے حالات بیان کئے ہیں اور بتایا ہے کہ وہ حالات انسان کی اس دنیاوی زندگی ہی کے نتیج ہیں۔ امام ولی اللہ نے اپنی کتابوں میں اس کی مفصل تشریح کر کے مسلمانوں کو جمود سے بچالیا۔

#### إب دوم

اس باب میں بیان فرماتے ہیں کہ قر آن حکیم کے سجھنے میں کیا کیاد قتیں پیش آتی ہیں۔ پھران پر مفصل بحث کرکے ان کے حل کی طرف بھی رہنمائی کی ہے۔ان مشکلات کی ذیل میں



# ديباجيراز مصنف

حديث كاعلم

اسلام میں حدیث کاعلم دین ان کاموں کا ذکر ہوتا ہے جور سول اللہ متالیہ اور ختیں اور کاشار ہوتا ہے۔ اس علم میں ان کاموں کا ذکر ہوتا ہے جور سول اللہ متالیہ اللہ کار حمیں اور سالہ میں ان پر ہوں ) نے خو د کیے یا کسی اور نے آپ متالیہ اللہ کی در آپ متالیہ ان پر ہوں ) نے خو د کیے یا کسی اور نے آپ متالیہ اللہ کی در ایس متالیہ ان کے کر نے سے روکا نہیں یا ان باتوں کا بیان ہوتا ہے کہ جو حضور متالیہ کی ان فرائیں۔ آپ متالیہ کی در است ان میں ہول سالہ جو دھویں کا چانہ ہیں جس کی دوشتی میں کوئی مسافر راستہ نہیں بھول سکا۔ جو مخص آنحضرت متالیہ کی خوصوں اور باتوں کو سمجھ لے اور یاد کرے وہ سیدھاراستہ پالیہ ہول سکا۔ جو خصرت متالیہ کی ضرورت ہے اس کے متعلق پوری پوری دانائی اور حکمت حاصل کر لیتا ہے۔ لیکن جو شخص دانائی اور عقل کی ان باتوں سے منہ پھیر لیتا ہے وہ بے شار خطیوں میں پھنس جاتا ہے اور او پر چڑھنے کے بجائے نیچے کو گر جاتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ایسا شخص ضرور نقصان اٹھاتا ہے۔ کیونکہ آنحضرت متالیہ گئے ہیں ان ہو کہ ایسا شخص متر ور نقصان اٹھاتا ہے۔ کاموں سے روکا گیا ہے ، اچھے کام کرنے کا حکم دیا گیا ہے ، برے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش کاموں سے دروکا گیا ہے ، اور اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش خبری دی گئے ہیں ان سے ڈرایا گیا ہے اور اچھے کام کرنے سے جو اچھے نتیج حاصل ہوتے ہیں ان کی خوش خبری دی گئے ہے۔

آپ مَالْ الْمِنْ الله عَلَيْ الله عَلى الله

الرُوُوشِ نَ خُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ

کا مطالعہ لازم ہے۔ اس میں توکسی کو تر دد ہو ہی نہیں سکتا۔ لیکن فوز الکبیر کے مباحث ججۃ اللہ البالغہ کو محققانہ طور پر پڑھنے کے بعد ہی سمجھ میں آتے ہیں۔ اس طرح فوز الکبیر کے ذریعے سے ججۃ اللہ البالغہ قرآن تحکیم کی تفییر میں داخل ہو جاتی ہے اور یہ میرے مطالعے کا بڑا اہم ستون ہے۔ مجھے قرآن اسی طرح سمجھ میں آیا۔ جو چیزیں ججۃ اللہ میں سمجھا، وہی چیز قرآن کے ترجے میں لے گیا۔ میں نے اس طریقے کو نہایت اطمینان بخش پایا۔

قر آن حکیم کے سمجھنے کے لئے "الفوز الکبیر "اور "ججۃ اللہ البالغہ" کے بعد سب سے زیادہ ضروری "تاویل الاحادیث" ہے۔ لیکن "تاویل الاحادیث" کے مطالعے سے پہلے "بدور بازغہ" اور "خیر کثیر "کاپڑھ لینا اشد ضروری ہے۔ اس کے بعد "تاویل الاحادیث" اچھی طرح سمجھ میں آئے گی۔ (المالی مولاناعبد اللہ سند ھی میں شیالیہ )

بشیر احد لد هیانوی تلمید: مولاناعبیدالله سندهی

<sup>•</sup> وہ علم جن کا تعلق مذہب اور دین کے ساتھ ہے۔

<sup>®</sup>وہ عام علم جیسے ریاضی، سائنس، تاریخ اور دینی علم وغیر ہ جن کے پڑھنے سے انسان کو پوراپورایقین حاصل ہو تاہے اور ان کی ماتوں میں کوئی شک نہیں رہتا۔

28 اللهُ الْبَالِغَه عَجْدِ اللهُ الْبَالِغَه

بتایا جا تا ہے کہ بیہ حدیث کیسی ہے؟ صحیح ہے <sup>©</sup>، ضعیف ہے <sup>©</sup>، مشہور ہے <sup>©</sup> یاغریب ہے۔ <sup>©</sup> اصادیث کے اس طرح جانجنے کا کام پہلے زمانے کے محد ثین (احادیث کو جانے اور جانجنے والوں) کے بڑے بڑے اماموں اور حدیث کے حافظوں نے جنہوں نے احادیث کو زبانی حفظ کرر کھا تھا بڑی محنت سے پورا کہا ہے۔

حدیث کے علم کا دوسر ادر جہ وہ ہے جس میں کسی حدیث کے ان لفظوں کی تحقیق لغت (ڈکشنری) کی روسے بیان کی جاتی ہے جن کا استعال روز مرہ میں کم ہو تاہے۔اس لیے ان کے معنی سجھنے میں دقت ہوتی ہے یا لیسے لفظوں کا بیان ہو تاہے جو لکھنے میں تو ایک طرح سے لکھے جاتے ہیں لیکن زیر زبر وغیرہ کے فرق سے ان کے معنی پچھ کے پچھ ہو جاتے ہیں۔عربی ادب کے بڑے بڑے عالموں نے بڑی کوشش کر کے اس علم کو بھی انتہا کو پہنچادیا ہے۔

اس کے بعد تیسرا (۳) درجہ آتا ہے۔اس میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ اس صدیث میں کو نسا قانون بتایا گیاہے اور اس ہے ہم اپنی روز مرہ کی عملی زندگی کے لیے کیا قاعدہ یا قاعدہ یا قاعدے نکال سکتے ہیں۔ یعنی کسی حدیث میں خاص لفظوں میں جو تھم دیئے گئے ہیں ان سے ضرورت کے وقت اور تھم نکالنا۔ اسے قیاس کہتے ہیں اور جہاں کہیں احادیث میں اشارے یا کنا ہے سے بات کی گئے ہوہاں دلیل پیش کر کے نیا تھم نکالنا۔ کہیں کہیں احادیث میں ایسے تھم کسی سے بین جو خاص حالتوں میں دیئے گئے سے تو پھر انہیں منسوث کر دیا گیا یعنی واپس لے لیا گیا۔ ایسے حکموں کو ان حکموں سے الگ کرنا جو ہمیشہ کے لیے ہیں اس کا بیان بھی اس تیسر سے کیا۔ ایسے حکموں کو ان حکموں سے الگ کرنا جو ہمیشہ کے لیے ہیں اس کا بیان بھی اس تیسر سے درجہ میں آتا ہے۔ پھر بعض با تیں اچھی ہیں، بعض ان سے بہتر اور زیادہ ضروری ہیں۔ ان میں قرری خیال کیا جاسکا ہے۔

- الروشر حد مُعْدَد المعالِق الْبَالِغَه المعالِقة الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ الْبَالِعَالِ عَلَيْهِ الْبَالِعَ عَلَيْهِ الْبَالِعَالِمُ الْبَالِعَالِ عَلَيْهِ الْبَالِعَالِ عَلَيْهِ الْبَالِعَ عَلَيْهِ الْبَالِعَ عَلَيْهِ الْبَالِعِلِي الْبَالِعَ عَلَيْهِ الْبَالِعَ عَلَيْهِ الْبَالِعِ عَلَيْهِ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِ

مَنَّالِيْنِ كَى احاديث مِن سِيسب كِه ب- سِيخداك كلام يعنى قر آن شريف كى مانند بياس سے كھوزياده ب ٠٠-

#### حدیث کے علموں کے درجے

احادیث کے متعلق مسلمانوں نے جوعلم ایجاد کیے وہ کئی طرح کے ہیں۔ اگر اصل احادیث کو ہم مغزاور گوداخیال کریں تو کہا جاسکتا ہے کہ ان کے اوپر بہت سے حیلکے اور پوست ہیں۔ یہ احادیث کے متعلق مختلف علم ہیں۔ یا اگر اصل احادیث کو موتی کہا جائے تو ان علموں کو بہت سے سیپ کہا جاسکتا ہے جو اس موتی کے اوپر چڑھے ہوئے ہیں۔ہمارے علاء نے (اللہ ان پر طرح طرح کی رحمتیں برسائے) حدیث کے علم کی مشکلیں دور کر کے اسے آسان بنانے کے لیے طرح طرح کی کتابیں لکھیں ہیں جن میں حدیث کے گودے پر چڑھے ہوئے چھکلوں اور لیے طرح طرح کی کتابیں لکھیں ہیں جن میں حدیث کے گودے پر چڑھے ہوئے چھکلوں اور پر دوں کو اتاد اگیا ہے۔

سبسے پہلے چھلکا یعنی درجہ جوسب سے اوپر اور ظاہر کے قریب ہے وہ علم ہے جس میں

• جوجوبا تیں او پر بیان ہوئی ہیں وہ سب احادیث میں موجو دہیں لیکن ان باتوں کی جرقر آن عکیم میں ہے۔اس لحاظ ہے احادیث کی بیا تیں قرآن کی باتوں کے برابر ہیں کیو کلہ وہی ہیں۔ مثلاً اگر قرآن میں آیا ہے کہ خدا کے سوااور کی کے حکم کی فرمانیر داری کرناانسانیت کے خلاف ہے تو حدیث میں مجی یہی بات بتائی گئی ہے۔اس طرح احادیث میں قرآن عکیم کی بین الاقوای روح (Spirit of Internationalism) چھی طرح محفوظ کر کی گئی ہے۔

قر آن تحییم وہ باتیں بیان کر تاہے جو انسانیت کی بنیاد اور جڑ ہیں۔ ان میں عربی قوم کازیادہ لحاظ نہیں رکھا گیا۔ لیکن چو نکہ قر آن کے سیام ان کی تعلیم کا تمام قوموں کو سمجھانے کے لیے عربوں سے کام لیاجا تا تھا اس لیے ضروری تھا کہ قر آن تک میں الوں کو ان کی عقل اور ذہنیت کے مطابق سمجھ کر ان کے لیے قرآن کے بین الاقوامی قانون میں ایک قومی قانون بنالیاجا تا۔ احادیث میں اس قومی قانون بی کا فون بنالیاجا تا۔ احادیث میں اس قومی قانون بی کا فون بیالیاجا تا۔

ا یک طرح سے حدیثیں قرآن عکیم کی تعلیم سمجھانے کی مشکلیں دور کر تی ہیں،اس لحاظ سے وہ قرآن عکیم سے بھی زیادہ فائدہ پہنچانے والی ہیں۔ چو نکہ عرب کے لوگ آگے چل کر غیر عربی قوموں میں قرآن عکیم کی تعلیم پہنچانے والے سے اس لیے ان کی ذہنیت کاشر وع ہی سے مطالعہ کرنااوریہ سمجھنا کہ انہوں نے کس طرح اسلامی علموں میں درجہ بدرجہ ترقی کی،اسلام کو مجھے طور پر سمجھنے کے لیے ضروری ہے۔

یہ جملہ کہ " صدیث قرآن کے برابر ہے یااس سے زیادہ" آخضرت مَثَالَّیْنِ کافرہایا ہواجملہ ہے جو یہ ظاہر کرنے کے لیے فرمایا گیاہے کہ قرآن حکیم کو کھول کربیان کرنے کے لیے، قرآن حکیم کی تعلیم کی ترقی کی رفرار معلوم کرنے میں احادیث کی تعنی ضرورت ہے۔

<sup>•</sup> حدیث کے علم کی اصطلاح میں صحیح حدیث وہ ہوتی ہے جس میں روایت بیان کرنے والا کوشش کر کے زیادہ سے زیادہ الفاظ بیان کر تاہے جو آنمحضرت مُثَاثِیْج نے بیان فرمائے۔

<sup>∞</sup>ضعیف دوایت وہ ہوتی ہے جس کے الفاظ ہم تک پوری طرح صحیح طور پرنہ پنچے ہوں۔مثلاً اس وجہ سے کہ روایت بیان کرنے والوں کا حافظ اچھانہیں یا کوئی اور وجہ ہو۔

<sup>®</sup>وهروایت جوجم تک دوسے زیاده راویول لیخی بیان کرنے والول کی زبان سے ہم تک پینی ہو۔

<sup>©</sup> وہ روایت جو صرف ایک بی راوی پینی بیان کرنے والے کی زبان سے ہم تک پَیْنی ہو، پینی صرف ایک روای ہے جس نے بیر بیان کیاہے کہ آ محضرت مَّالِیْنِیْ نے بول فرمایاہے۔



کی حکمتوں کو اپنی آنکھوں سے دیکھ لیتا ہے۔ اس لیے حدیث کے عام علموں کی جن کا اوپر ذکر آچکا ہے اس علم "علم اسرار دین "سے وہی نسبت سجھنی چاہیے جو شعر پڑھنے والوں کو علم عروض وض جانے بغیر انسان شعروں کو (شعروں کا وزن معلوم کرنے کے علم) سے ہے۔ کیونکہ علم عروض جانے بغیر انسان شعروں کو اچھی طرح پر کھ نہیں سکتا کہ وہ صحیح ہیں یا غلط۔ اسی طرح حکماء اپنی باتوں کو ثابت کرنے کے لیے ولیلیں دیا کرتے ہیں ان کے سجھنے کیلئے منطق کے علم کی ضرورت ہے ویسے ہی حدیث کے علموں کو صحیح طور پر اور پورے طور پر سجھنے کے لئے علم اسر اردین کے سجھنے کی ضرورت ہے۔

جو شخص اس علم کا پوری طرح اہر ہو جائے وہ پھر اند ھیری رات میں لکڑیاں جمع کرنے والے کی طرح نہیں ہو تاجو کبھی لکڑی کی جگہ سانپ پر بھی ہاتھ ڈال بیشتا ہے۔نہ وہ سیلاب میں غوطہ لگانے والے کی طرح ہو تاہے کہ موتی کی تلاش میں اپنی جان بھی کھو بیشتا ہے۔ پھر نہ وہ اندھوں کی طرح راہ چلا ہے نہ اندھیری رات میں اندھی او نٹنی کی سواری کر تاہے۔اب وہ اس نیم حکیم کی مانند بھی نہیں ہو تاجو کسی طبیب کو دیکھتا ہے کہ وہ بیار کوسیب کھانے کا حکم دیتا ہے تو وہ نیم حکیم بھی اندرائن کوسیب کی شکل وصورت پر قیاس کر کے اس کے کھانے کا حکم دیتا ہے۔ حالا نکہ اندرائن ہے حد کڑوا پھل ہے گو قد اور شکل کے لحاظ سے سیب ہی کی مانند ہے۔

اس علم میں مہارت حاصل کر لینے کے بعد مؤمن اپنے دل کی گر افی سے شہادت دیتا ہے کہ جودین خدا کی طرف سے ملاہے وہ یقینا صحح ہے۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے کوئی معتبر آدمی بتا کے کہ سکھیا کھانے سے انسان مر جاتا ہے اور سننے والا اسے سی مان لے۔ (یہ ایک منزل ہے) اس کے بعد سکھیے کی خاصیتوں کی جانچ پڑتال کرنے کے بعد جان لے کہ چونکہ اس میں انتہائی در ہے کی گرمی اور خشکی پائی جاتی ہے جو انسان کے مز اج کے بالکل خلاف ہے، اس لیے زہر انسان کو ہلاک کر دینے والی چیز ہے۔ خاصیتوں کے اس طرح معلوم کر لینے سے اس کے یقین میں ضرور اضافہ ہو جائے گا۔

کیابہ علم بدعت ہے؟

اس علم کے اصول آخضرت مُعَالَيْنِا کی احادیث سے ثابت ہیں اور صحابہ 1 اور تابعین 9

• صحابہ: وولوگ جنہوںنے آنحضرت مُثَاثِیْنَا پر ایمان لاکر آپ کے ساتھ مل کر کام کیا۔ ● تابعین: وہ مسلمان لوگ جنہوںنے نبی اکرم مُثَاثِیْنَا کے صحابیوں کو پایااور ان سے فیض حاصل کیا۔ الزووشر ن: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ ﴿ ﴿ وَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّالِي السَّاعِقِيلُ اللَّهُ اللَّهِ النَّالِي النَّالِيَّالِي السَائِحِيلُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ النَّالِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال

عام علماء کے نزدیک میہ جو تیسرادر جہ اوپر بیان ہواہے، یہ معزیا گو دے اور موتی کی مانند ہے۔ بڑے بڑے تحقیق کرنے والے عقلمند قانون دانوں (فقہاء) نے محنت سے خدمت کر کے اس فن کو بھی مکمل کر دیاہے۔

# علم اسرار دین

لیکن ہمارے نزدیک احادیث کے متعلق تمام فنون میں سبسے زیادہ باریک اور گہری بنیاد والا اور دور تک روشنی پہنچانے والا فن اور اسلام کی شریعت کے ساتھ تعلق رکھنے والے تمام علموں میں سبسے اونچے درجے کاعلم وہ ہے جس کانام ہم علم اسر اردین رکھتے ہیں۔

اس علم میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ احادیث میں جو تھم دیئے گئے ہیں وہ کیوں دیئے گئے ہیں وہ کیوں دیئے گئے ہیں؟ وہ کیا ضرور تیں ہیں؟ دیئے گئے ہیں؟ ان میں کیا کیا حکمتیں ہیں؟ وہ کیا ضروری اور کسی کو زیادہ ضروری اور کسی کو بہت ضروری بتایا گیاہے • -

اس کے ساتھ اس علم میں اس بات پر بھی بحث ہوتی ہے کہ کسی تھم کو بجالانے کی جو خاص صورت بیان کی گئے ہے وہی خاص کیوں بتائی گئی ہے۔ نیز اگر کسی عمل یا کام کا کوئی وقت مقرر کیا گیاہے تووہ خاص وقت کیوں مقرر کیا گیاہے۔

ہمارے نز دیک جو عالم لوگ ان باتوں پر غور کر سکیس ان کے لیے اس علم کی طرف دھیان دینازیادہ ضروری ہے۔ اگر وہ اور علموں کی طرف دھیان نہ دے کر اس کی طرف دھیان دیناتی اور کی جہت اچھاہے۔ ایسے لوگ فرض عباد تیں اداکرنے کے بعد اپنی زندگی میں ترقی کرنے کا اس علم کوذریعہ بنائیں۔

اس علم کے فائدے

یہ وہ علم ہے جس کے مطالع سے انسان میں بصیرت پیداہوتی ہے اور وہ گویاشر عی قانون

<sup>0</sup> مثلاً ایک نماز ہے جو فرض ہے۔ دوسری قتم کی نماز نقل ہے لیعنی فرض سے زائد کہ اگر وقت یاطاقت ہے تو اداکر لی جائے نہیں تونہ سہی۔

نہایت عمدہ طریق سے بیان کر سکے اور یہ بھی جانتا ہو کہ اصول کس طرح بنائے جاتے ہیں اور پھر ان کے ماتحت ضمنی قاعد سے کیسے چلائے جاتے ہیں اور اصول قاعد سے بنانے کے لیے ان کی بنیاد اٹھانا بھی جانتا ہو اور پھر ان قاعد وں کے لیے عقلی اور نقلی ™شواہد بھی لاسکتا ہو۔

مجھے اللہ تعالی نے جوہڑی نعتیں دےر کھی ہیں ان میں سے ایک پیہے کہ مجھے علم اسرار دین کی بہت زیادہ سمجھ حاصل ہے، پھر بھی میں مانتا ہوں کہ میں اس علم میں کامل نہیں ہوں، بلکہ میر اعلم بھی ناقص ہے۔ میں یہ بھی مانتا ہوں کہ مجھ سے غلطی ہو سکتی ہے کیونکہ انسان کا نفس اسے بری باتیں کرنے کو کہائی کرتا ہے۔

# یہ کتاب کیوں لکھی ہے؟

بات یوں ہوئی کہ ایک روز میں عصر کی نماز پڑھ کر اللہ سے دھیان لگائے بیٹا تھا کہ جھے
ایسامحسوس ہوا کہ حضرت نبی اکرم مُنَا اَلَّیْمُ کی مبارک روح آئی ہے، اس نے جھے کوئی چیز اوڑھائی
اور جھے ایسانیال ہوا گویا کوئی چادر مجھ پر ڈالی گئی ہے۔ اس حالت کا مطلب میرے دل میں یہ ڈالا
گیا کہ یہ دین اسلام کی نئی طرز سے بیان کرنے کی طرف اشارہ ہے۔ اس دن سے میں اپنے سینے
میں ایک نور سایا تا ہوں جو ہر وقت پھیاتا جا تا ہے۔ اس کے پچھ عرصہ بعد مجھے الہام ہوا کہ
میرے متعلق یہ فیصلہ ہو چکا ہے کہ ایک نہ ایک دن دین کا یہ بڑاکام ضرور کروں گا۔ اب زمین
میرے متعلق یہ فیصلہ ہو چکا ہے کہ ایک نہ ایک دن دین کا یہ بڑاکام ضرور کروں گا۔ اب زمین
اپنے رب کے علم سے جگم گاا تھی ہے اور غروب کے وقت شعاعیں انسانوں پر اس طرح پڑنے
گی ہیں جسے طلوع کے وقت پڑتی تھیں اور جھے یہ معلوم ہوا کہ اب وقت آگیا ہے کہ رسول
اللہ مَنَّ اللّٰہُ عَالَیٰ اللّٰمُ کَا اللّٰہُ عَالَ اللّٰہُ مَنَّ اللّٰہُ عَالَ اللّٰہُ عَالَ اللّٰہُ وَیَ اللّٰہِ مِنَا اللّٰہُ مَنَّ اللّٰہُ عَلَیٰ اللّٰہُ مَنْ اللّٰہُ عَلَیٰ اللّٰہُ کَا اللّٰہُ مَنَّ اللّٰہُ ہُوں کہ ایک من سائنٹیک و لیلوں سے پوری طرح ثابت کی جائے۔ اس
کے بعد میں نے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین اور خواب میں دیکھا، اس وقت میں سائنٹیک و تو بھی میں دیکھا، اس وقت میں کے بعد میں نے حضرت امام حسن اللہ می اللّٰہ میں جیسے کے بعد میں دیکھا، اس وقت میں

• عقلی شواہد: کسی قاعدے کو ثابت کرنے کے لئے وہ باتیں بیان کرنا جن کو عقل دلیل سے صحح مان لے۔ نقلی شواہد: کسی قاعدے کے صحح ثابت کرنے میں یا فلال بڑے قاعدے کے صحح ثابت کرنے کے لئے "دینی میں بیا فلال بڑے عالم کی تماب میں بوں کھا ہے۔

على المُرْعَ مُعَدِّدًا اللهِ الْمُعَالِقُهِ عَلَيْهِ الْمُعَالِقُهِ اللهِ الْمُعَالِقُهِ عَلَيْهِ المُعَالِقُهِ عَلَيْهِ المُعَالِقِهِ عَلَيْهِ المُعَالِقِهِ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَى عَلْ

نے اس کی ان باتوں کو جو آنحضرت مَنَّا اللَّیْجَانے مخضر طور پر بیان کی تھیں ذرا کھول کر بیان کر دیا ہے اور ائٹمندی کی جو ہے در کرتے ہوئے یہاں تک پہنچ گئے ہیں کہ حکمت اور دانشمندی کی جو باتیں اسلامی قانون میں پائی جاتی ہیں انہیں قانونی کتابوں کے ہر ایک باب میں بتادیا ہے۔

ان مجتدین اماموں کے طریق پر چلنے والے مختقین ﴿ نے بھی حکمت کے بہت سے مسئلے صاف صاف بیان کر دیے اور اس طرح اس علم کی تحقیق بڑھتی گئی اور جن لوگوں نے اسلام کے بنیادی قانون کو سمجھا اور اس کے ماتحت ضمنی قاعد سے بنائے ان کے پاس اس دینی تحقیق کا بہت سا ذخیرہ جمع ہو گیا۔ اب اس علم میں بحث کر نااللہ کے فضل سے ایسا نہیں کہ کوئی شخص کہہ سکے کہ مسلمانوں کی رائے عامہ اس کے خلاف ہے یا اس علم میں شخقیق کرنے والا اپنے آپ کو اند ھیرے میں پائے۔ یہ سبب کچھ در ست ہونے پر بھی کہا جاسکتا ہے کہ اس فن پر بہت تھوڑی کتابیں کھی میں بنیادی قاعد ہی جا ہو کے ہیں جنہوں نے پوری طرح سوچ بچار کر کے اس فن کے بنیادی قاعد ہے بیاں ور بہت کم عالم ایسے ہوئے ہیں جنہوں نے پوری طرح سوچ بچار کر کے اس فن کے بنیادی قاعد ہے بیات فن کے اس فن کا شوق رکھنے والے طالب علم کی پیا سی بھا سکے اور ایسا ہو ناضر وری بھی تھا کیو نکہ عربی د نیامیں ایک مثال مشہور ہے کہ جب تو شیر پر سری کھا سکے اور ایسا ہو ناضر وری بھی تھا کیو نکہ عربی د نیامیں ایک مثال مشہور ہے کہ جب تو شیر پر سوار ہوگاتو تیر سے پیچھے کون بیٹھے گا؟ پس اس فن پر بچھ لکھنا شیر کی سواری کی سواری کرنا ہے۔

# اس علم پر کون لکھ سکتاہے؟

اس علم پر بحث کرنے والے کے لیے ضروری ہے کہ وہ اسلامی شریعت سے تعلق رکھنے والے سب علموں کا پورا پورا اہر ہو اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق رکھنے والے معاملوں میں اپنی ایک خاص رائے رکھتا ہو۔ اس کے ساتھ ہی ہیے بھی ضروری ہے کہ اس کا سینہ اتنا کھلا ہو کہ جو علم اسے استاد کی تعلیم کے بغیر بر اہ راست خد اتعالیٰ کی طرف سے دیاجا تا ہے اسے لے سکے اور اس کا قلب اس قسم کی دی ہوئی معلومات سے بھر ابو ابو۔ اس علم پر کلھنے والے کے لیے یہ ضروری ہے کہ وہ صاف طبیعت رکھتا ہو، بات کو جلد سمجھ سکتا ہو، بولنے اور کھنے میں ماہر ہو، اپنا مطلب ہے کہ وہ صاف طبیعت رکھتا ہو، بات کو جلد سمجھ سکتا ہو، بولنے اور کھنے میں ماہر ہو، اپنا مطلب

یعنی اس زمانے کے لوگ دین کو ای طرح سمجھ سکنے کی طاقت اور قابلیت رکھتے ہیں جس طرح دھنرت نی اکرم می الفیلاً کے زمانے میں سمجھ سکتے تھے (مولانا سند حلی) یا مشرق (ہندوستان) سے طلوع ہونے والے آقاب (حضرت امام صاحب کی حکمت کی روشنی مغرب (Occident) تک پنچے گی اور مغربی حکماء بھی ان مسائل کو سمجھ سکیں گے۔ (مرتب)
 حضرت امام حسن حضرت علی چوشتے خلیف اسلام کے بڑے بیٹے ۱۲۵ء میں مدینہ بیل ہدوئے ۱۲۵ء میں وفات پائی۔
 حضرت امام حسین حضرت علی حمیدان میں مدینہ بیس پیدا ہوئے ۱۵۵۔

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> ائمہ مجتہدین: وہ امام جنہوں نے قر آن حکیم، حدیث اور صحاب کے فیصلوں کوسامنے رکھ کر قانون وضع کئے۔ ⊗محققین: شخیق کرنے والے، بات کی اصلیت معلوم کرنے کی کوشش کرنے والے۔



کرنے کی پوری پوری طافت رکھتا ہو۔ وہ ایسے ماہر کی تلاش میں جابجا پھرے اور جن اچھے لوگوں سے توقع ہوسکتی تھی ان کی حالت کی جانچ پڑتال کی لیکن ہر قسم کے لوگوں سے ملنے کے بعد ان کی رائے ہوئی کہ کوئی فائدہ مند بات کہنے والا آدمی نہیں ملتا اور نہ اس علم کی روشنی د کھانے والا کو کی نظر آتا ہے۔

#### تصنيف كي طرف توجه

جبانہوں نے یہ دیکھ لیاتو میری طرف متوجہ ہوئے، جب میں عذر کرتا کہ میں اس قابل نہیں ہوں کہ اس علم پر پچھ لکھوں تو جھے لگام والی حدیث یاد دلاتے • پہنے پہنے انہوں نے جھے بالکل لاجو اب کر دیا اور میر ہے لیے بھا گئے کی کوئی راہ نہ چھوڑی۔ اب جھے بقین ہوگیا کہ قدرت کوکوئی بہت ہی بڑا واقعہ عمل میں لانا اپ ہو اور وہ جو جھے الہام ہوتا تھا کہ میں یہ کام کروں گا، یہ اس کی ڈول پڑر ہی ہے۔ میر ہے دل میں اس بات کا یقین پیدا ہوگیا کہ یہ قدرت الی سے ہونے والی چیز ہے اور ہر طرف سے اس کے اسباب جمع ہوگئے ہیں۔ اس لئے اب میں نے اللہ کی طرف دھیان کیا اور اس سے دعا کی کہ وہ میر ہے لیے صحیح اور سیدھاراستہ کھول دے۔ چنا نچہ میں نے اللہ کی طرف لینی طاقت اور قوت سب اللہ کے سامنے چھوڑ دی اور اس طرح ہوگیا چیسے مردے کی لاش عسل دھیان کیا اور اس میں ہوتی ہے اور میر سے دوست نے جس بات کی طرف تو جہ دلائی تھی اس کے کرنے میں لگ گیا۔ میں نے عاجز ہو کر اللہ تعالیٰ سے دعا ما نگی کہ وہ میر سے دل کو بے کار باتوں سے دور رکھے اور تمام چیزوں کی جو اصل حقیقت ہے وہ جھے دکھائے اور میر سے دل اور بات کہوں اس میں جھے غلطی سے بچائے اور بھی کی توفیق دے اور جو بات کہوں اس میں جھے غلطی سے بچائے اور بھی کہنے کی توفیق دے اور جو بات کہوں اس میں جھے غلطی سے بچائے اور بھی کی توفیق دے اور حو بات کہوں اس میں جھے غلطی سے بچائے اور بھی کی توفیق دے اور سنتا ہے۔ بیات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔ بات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔ بات میری سمجھ میں آئے اسے بیان کرنے کی قابلیت دے وہ بہت نزدیک ہے اور سنتا ہے۔

المرازوش ت حُجَةُ الله الْبَالِغَه ﴿ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهِ اللهُ الْبَالِغَه ﴿ اللهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهُ ا

مکہ مکرمہ میں تھا مجھے ایساخیال ہوا کہ گویاانہوں نے مجھے ایک قلم دے کر فرمایا کہ بیہ ہمارے نانا حضرت محمد رسول الله مَلَّى اللَّهُ كَا قلم ہے۔

## تصنیف میں دیر کیوں لگی؟

اس کے بعد میں بہت دیرتک سوچتارہا کہ اس علم (علم اسرار دین) پرایک چھوٹی سی کتاب مکھوں جوایی سلجھی ہوئی زبان میں ہو کہ اسے شہری اور دیہاتی برابر سمجھ سکیں اور وہ عام اور خاص مجلوں میں پڑھی جاسکے۔ مگر ایک چیز مجھے اس بات سے رو کی تھی اور وہ یہ تھی کہ مجھے اپنے ارد گر د کوئی ایسے عالم نظر نہیں آتے تھے کہ مشکل آیڑنے پران سے میں بات چیت کر کے سمجھ لیا کروں۔ مجھے یہ کمزوری تھی کہ میں ان علموں کا ماہر نہیں تھا، جن میں وہ ہاتیں ، بیان کی جاتی ہیں جن کا تعلق حضرت نبی اکرم مُنگافیاً کے زمانے اور آپ کے قریب کے زمانے سے ہے اور یہ چیز بھی میرے ارادے کو کمزور کردیتی تھی کہ میں ایسے زمانے اور ہوں جس میں جہالت اور تعصب کازور ہے اور ہر ایک شخص اپنی ہی رائے کوسب سے زیادہ قدر کے قابل سمجھتاہے، خواہ وہ کتنی ہی غلط کیوں نہ ہو اور یہ بات مجھی ہے کہ ایک زمانے کے عالم ہمیشہ ایک دوسرے کو نفرت کی نگاہ سے دیکھا کرتے ہیں اور اگر کوئی شخص کوئی کتاب کھے تواسے برابھلا کہنے لگتے ہیں۔اب میری پیرحالت تھی بھی توایک قدم آگے بڑھا تا تھااور بھی ایک قدم پیچے ہٹالیتا تھا۔ یہاں تک کہ میرے قابل عزت دوست محمد جوعاشق کے نام سے مشہور ہیں۔اس علم۔ (علم اسر ار دین) کی قدر وقیت اور اس کے بلند مرتبے سے واقف ہو گئے۔ انہیں الہام کے ذریعے بیہ بات اچھی طرح یقین کے ساتھ معلوم ہو گئی کہ انسانی نوع کی سعادت <sup>1</sup>اس علم کی گہری باتوں کی محقیق کے بغیر مکمل نہیں ہوسکتی اور یہ بھی سمجھ گئے تھے کہ اس علم کو تحقیقات کی انتہایر پیچانے کے لیے شکوک اور شبہات کے ساتھ بڑے زور کامقابلہ کرنے کی ضرورت ہے (اوروہ خودیہ کر نہیں سکتے تھے) پھر بھی وہ سجھتے تھے کہ ان جھکڑوں کو طے کرنے کے لیے ایسے ماہر استاد کی ضرورت ہے جو پہلی مرتبہ اس علم کا دروازہ کھٹکھٹائے اور جو مشکل مسلوں کے حل

<sup>©</sup> انسانی سعادت سے انسان کی بھلائی مر ادہ جس کا مطلب یہ ہے کہ انسان دہ کام کرے جو اس کی فطرت کے مطابق بیں اور جن کے کرنے سے دہ مر نے کے بعد کی زندگی اچھی طرح بسر کر سکے۔ اس دیا کی زندگی میں سعادت کا قائم مقام انسان کی بدنی صحت ہے جس کے قائم رکھنے کے لئے انسان کو ایسی غذا کھانی چاہئے جو اس کے بدن کے مناسب ہو۔ (مرتب)

<sup>0</sup> اس مدیث کا مطلب بیہ ہے کہ اگر کوئی شخص کچھ جانتا ہو اور طالب علم اس سے دریافت کریں اور وہ انہیں نہ بتائے بلکہ علم کو چھیائے تو قیامت کے بعد اسے آگ کی لگام پہنائی جائے گی۔

ق یعنی اس علم کے متعلق اس کتاب کی تھنیف انسانی تاریخ کا بہت بڑا واقعہ ثابت ہوگی اور جس طرح اور بہت ہے۔
انقلابات ہوئے ہیں یہ بھی ایک بہت بڑا انقلابی کارنامہ ثابت ہوگ۔ چنانچہ حضرت امام کا یہ خیال سیح ثابت ہوا۔ ججۃ اللہ
البالغہ دنیا کے انقلابی اوبیات میں چوٹی کی تصنیف ہے جو اللہ نے چاہا تو برعظیم ہند میں انقلاب کا چیش خیمہ ثابت
ہوگی۔(مرتب)



## مقدمه

کیا شرعی حکموں میں کوئی مصلحت نہیں ہے؟ کبھی کبھی لوگ خیال کرتے ہیں کہ اسلام

کے شرعی حکموں میں کوئی حکمت ● یا مصلحت ہیں ہیں ہو اور انسان جو کام کر تاہے اور اللہ
تعالیٰ اسے اس کا جو پھل دیتا ہے، ان دول میں آپس میں کوئی تعلق نہیں ہے۔ ان کے نزدیک
کسی انسان کا اسلام کی شریعت یا قانون کے حکموں کی فرما نبر داری کرنے کی ذمہ داری کی مثال
الی ہے جیسے کوئی شخص اپنے نو کروں کی فرما نبر داری کا امتحان لینے کے لیے انہیں کسی پھر
السی ہے جیسے کوئی شخص اپنے نو کروں کی فرما نبر داری کا امتحان لینے کے لیے انہیں کسی پھر
میں نوکروں کا امتحان لینے کے سوااور کوئی فائدہ نہیں ہے۔ اب وہ نوکر یا تو اپنے مالک کا حکم مان
لیس کے یا نہیں ما نیس گے۔ دونوں صور توں میں ان کے کاموں کے مطابق انہیں جزا (اچھا
کپھل) یا سزا (براکھل) مل جائے گی۔

#### قرآن اور حدیث اسے غلط قرار دیتے ہیں

یہ نہایت فلط خیال ہے، کیونکہ رسول اکر م مَنَّا النَّیْمُ کا طریقہ اور آپ کے اور آپ کے بعد کے خیر وہر کت والے زمانے کے عالموں کی متفقہ رائے اسے جھٹلاتی ہے۔ ایک عالم کم سے کم اتنا توسیجھ سکتاہے کہ ہاتھ پاؤں کے کاموں کا انسان کے دل کی نیتوں کے مطابق حساب لگا یاجا تا ہے۔ نیتوں سے مراد انسان کے نفس کی وہ کیفیتیں ہیں جو انسان کو کسی کام کے کرنے یانہ کرے پر اکساتی رہتی ہیں۔ چنا نچہ خود آنحضرت مَنَّا النِّنِیْمُ نے فرمایاہے کہ انسان الاعسال بالنیات (انسان کے کاموں کی جانچ پڑتال اس کے دل کی نیتوں کے مطابق ہوتی ہے) ایسے ہی اللہ تعالی فرما تاہے کہ:

• حکمت: وجہ، سبب یعنی وہ اصل چیز جس کی وجہ سے کوئی تھم دیاجا تا ہے۔ مثلاً نماز پڑھنے میں سیہ حکمت ہے کہ انسان اللہ کے سامنے عاجزی ظاہر کرکے اس سے مدو حاصل کرے۔ (مرتب)

ہ مسلحت: وہ فائدہ جو حاصل کرنے کے لئے کوئی کام کیا یا کر ایا جاتا ہے۔ مثلاً کلی کرنے میں یہ مسلحت ہے کہ دانت اور منہ صاف ہو جائیں۔ (مرتب) اُدْرُوشْر نَ مُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى ال

# کتاب کے نام کی وجہ

میں نے اپنے دوست سے عرض کی کہ میں خاموثی پیندانسان ہوں ، لڑنے جھگڑنے سے
ہیشہ بچتا ہوں، جو کچھ تھوڑا بہت میرے پاس ہے اسی پر قناعت کر تا ہوں۔ مجھ سے یہ نہیں
ہوسکتا کہ میں کتا بوں کے صفح التمار ہوں اس لیے کہ مجھ پرایک خاص کیفیت طاری ہے جس
سے مجھے ان باتوں کے لیے فرصت نہیں ملتی اور نہ میرے لیے یہ آسان ہے کہ میں سنی ہوئی
روایتیں انتہا تک یاد کر تار ہوں اور ہر آنے جانے والے سے بحث کرے منوانے کی کوشش
کروں میں اس علم میں تنہا ہوں اور میں کسی خاص مسلک کا پیرو نہیں ہوں۔ جو پچھ آج کی
ضرور تیں ہیں انہی پر نگاہ رکھتا ہوں اور جو پچھ غیب سے مل جاتا ہے اسی کا پابند ہوں اور جو پچھ بغیر
محنت اور تکلیف کے مل جاتا ہے اسے غنیمت سجھتا ہوں۔ اس لیے اگر کسی کو اتنی بات پہند آئے
جو میں پیش کر سکتا ہوں تو اس کی بہت مہر بانی ہے ، ور نہ جو اس کے جی میں آئے کر تارہے۔

قرآن حکیم کی آیت میں آتا ہے کہ وَ بِلّٰهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ۔اس آیت میں انسان کی ذمہ داری اور اس کے کرموں کے پھل اور خدا تعالی کے بیجے ہوئے قوانین کی حکمت کی طرف اشارہ ہے چو نکہ یہ چھوٹی سی کتاب اس علم کی شاخ ہے اس لیے مناسب معلوم ہوا کہ اس کانام حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَةُ رَكُما جائے۔ حسبی الله نعم الوكيل ولاحول ولاقوة الا باالله العلی العظیم

(الله تعالى بى مير بے ليے كافى ہے، وبى مير ابہترين حفاظت كرنے والا ہے، اس كے سوا غلطى سے بچانے والا كوئى نہيں اور نہ اور كوئى طاقت ہے جونيكى پرلگاسكتى ہے۔ يہ سب كام اس كى دى ہوطاقت سے ہوسكتے ہيں۔)



#### روزے کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ روزہ اس واسطے مقرر کیا گیاہے کہ انسان اپنے نفس پر قابوپالے۔ جیسے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ: 'لَقَلَکُمْ تَتَّقُون '' (بقرۃ ۸۳٪) امید کی جاتی ہے کہ تم با قاعدہ اطاعت اور فرمانبر داری کرنے والے بن جاؤگے ) یا جیسے آخصرت مَثَّلَ اللّٰہُ مُ نَے فرمایا کہ: ''روزہ خصی کرنے کاذریعہ ہے۔ ''۔

#### حج كى مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ فج اس لیے مقرر ہواہے کہ اللہ تعالیٰ کے نام یاد دلانے والی چیزوں کی عزت کی جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرما تاہے: إِنَّ اَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّيْنِي بِبَكَّةَ مُبْرُكًا (اُھر جو لوگوں کے لیے خدایاد کرنے کے واسطے بنایا گیاہے وہ ہے جو مکہ میں ہے) نیز فرمایا کرانَّ الصَّفَا وَالْبَرَوْدَةَ مِنْ شَعَاتِمِ اللَّهِ (صفااور مروہ خدایاد دلانے والی چیزوں میں سے ہیں)۔

#### قصاص کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ قصاص (قتل یازخم کابدلہ) اس لئے مقرر ہواہے کہ لوگوں کو قتل سے روکا جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرما تا ہے کہ: وَلَكُمْ إِنِي الْقِصَاصِ عَلَيْوةٌ لِيَّا أُولِي الْأَلْبَابِ (اے عَقَلْندو تمہارے لئے قصاص میں زندگی ہے)۔

## قانونی سزاؤں کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ سزائیں اور کفارے (جرمانے) اس لیے مقرر کیے گئے ہیں کہ گناہوں سے روکنے کا ذریعہ بنیں۔ جیسے اللہ تعالی فرما تاہے کہ: لِیّنُدُوْقَ وَبَالَ اَمْرِ اِلْ (وہ اپنے کیے کا وبال چکھیں۔)

## جہاد کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ جہاد اس لیے مقرر کیا گیاہے کہ الله تعالی کا قانون تمام دوسرے

● لینی جس طرح خصی ہونے کے بعد نفس کی بری خواہش مٹ جاتی ہے ای طرح سے اگر شرعی قاعدے کے مطابق
 روزہ رکھا جائے تو وہ مجی انسان کی بری خواہشوں کوروک دیتا ہے۔(مولانا سندھی)



كَنْ يَّنَالَ اللهُ لَحُوْمُهَا وَلا دِمَا وَهَا وَلِكِن يَّنَالُهُ التَّقْوٰى مِنْكُمْ (الِّحُكِ") (الله ك پاس ان جانورول كا گوشت اور خون نہیں پہنچالیکن اللہ کے پاس تمہارا خدا پر تی كا ارادہ پہنچتاہے)

#### نمازىمثال

کون نہیں جانتا کہ نمازاس لیے مقرر کی گئے ہے کہ انسان خداتعالیٰ کو یاد کرے اوراس کے سامنے اپنے دل کا بھید کھولے اور عاجزی کے ساتھ باتیں کرے۔ چنانچہ قرآن مجید ہیں ہے کہ: وَاقِمِ الصَّلُوةَ لِنِ کُمِی وُلُم ۱۲ ( میری یاد قائم کرنے کے لیے نماز قائم کرو) نیز نمازاس لیے بھی مقرر کی گئی ہے کہ وہ انسان میں بیرطاقت پیدا کر دے کہ وہ اپنی دوسری زندگی میں خداتعالیٰ کو دیکھ سکے۔ چنانچہ آنحضرت مَنَّالِيُّمُ انے فرمایا کہ: "ستون دبکم کہاترون طفا القبو، لاتضامون فی دؤیته فیان استطعتم ان لا تغلبو اعلی صلوق قبل طلوع الشبس وصلوق قبل غروبها فی دؤیته فیان استطعتم ان لا تغلبو اعلی صلوق قبل طلوع الشبس وصلوق قبل غروبها فاقعلوا"۔ یعنی تم چیسے آسانی سے اس چاند کو دیکھتے ہو آئ طرح اپنے رب کا دیدار بھی کر سکو فاقعلوا"۔ یعنی تم چیسے آسانی سے اس چاند کو دیکھتے ہو آئی طرح اپنے رب کا دیدار بھی کر سکو کے اس لیے جہاں تک ہو سکے سب نمازوں کی پابندی کرو۔ خاص کر سورج نگلئے سے پہلے کی نماز کی اس

#### ز كوة كي مثال

یہ بھی سمجھ میں آسکاہے کہ اسلامی شریعت میں زکوۃ اس لیے مقرر کی گئی ہے کہ انسان سے کنجو سی اور بخل کی بری عادت ترک کر ادی جائے، تاکہ محتاجوں کی ضرورت پوری کرنے کا سامان بہم پہنچے سکے۔ جیسے قرآن علیم میں ہے کہ وَلاَیَٹُسَبُنَّ الَّذِیْنَیْنَیْنَ بَنِّ خَلُوْنَ بِمَا اللّٰهُ مِنْ فَضَلِهِ هُو خَلِیْاً لَّهُمْ " بَلْ هُو شَنَّ لَّهُمْ " سَیُطَوَّتُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ یَوْمَ الْقِلْبَةِ (آل عران الله مِن فَضَلِهِ هُو خَلِیْاً لَّهُمْ " بَلْ هُوشَنَّ لَهُمْ " سَیُطَوَّتُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ یَوْمَ الْقِلْبَةِ (آل عران الله مِن فَضَلِهِ هُو حَلَيْنَ الله تعالی نے اپنے فضل یعنی مال ودولت میں سے یکھ دیا ہے، وہ جو اس کے دینے میں کنجو سی یا بخل کرتے ہیں، وہ یہ نہ سمجھیں کہ یہ ان کے لیے اچھا ہے نہیں بلکہ یہ ان کے لئے نہایت ہی براہے وہ جس چیز کا بخل کررہے ہیں آگے چل کرقیا مت کے دن اس کا طوق یہنائے جائیں گ

● کیونکہ صح کاوقت نیند کاوقت ہوتا ہے اور عمر کامیر و تفر تک اور کام کاح کی زیادتی کاوقت ہوتا ہے، اس لئے ال وقتول میں نماز ترک ہوسکتی ہے۔ ان نمازوں کی پابندی بہت خیال اور ہمت چاہتی ہے۔ اس لئے ان کی پابندی سے انسان اللہ تعالی کود کھنے کے لئے زیادہ تیار ہوتا ہے۔



سبب يه بتاياكه "وه نهيس جانتاكه سوت ميس اس كاباته كهال كهال لكتار باسبدية

ایسے ہی ناک صاف کرنے کے متعلق فرمایا کہ رات کو شیطانی قوت اس کے ناک میں جمع ہو جاتی ہے۔

ایسے ہی سونے سے وضوٹو شنے کے متعلق فرمایا کہ جب انسان لیٹ جاتا ہے تواس کے جوڑ ڈھیلے ہوجاتے ہیں • ۔

ایسے ہی منی میں کنکریاں مارنے کے متعلق فرمایا کہ یہ اللہ تعالی کی یاد کو قائم رکھنے کے لئے ہے۔ لئے ہے۔

ایسے ہی اجازت لے کر گھر جانے کے متعلق فرمایا کہ یہ اس لیے مقرر کیا گیاہے کہ انسان کی نظر پر دے کی کسی چیز پر نہ پڑ جائے۔

بلی کے جموٹے کے متعلق فرمایا کہ وہ نجس (پلید) نہیں ہے اس لیے کہ وہ ہر وقت تمہارے گھر ول میں آنے جانے والا جانور ہے۔

بعض موقعوں پر فرمایا کہ اس بات میں ایک فساد کور فع کر نامقصود ہے جیسے دوھ پلانے کے زمانے میں عور توں کے قریب جانے سے منع کر دیا گیا ہے کہ اس سے بچے کو نقصان پہنچنے کا ڈر ⊕ ہے۔ کبھی دشمنوں کے ایک فریق کی مخالفت کرنے کے لیے حکم دیا گیا ہے۔ جیسے آنحضرت مَثَّلَ اللہ عنوں کے ایک فریق کی مخالفت کرنے کے لیے حکم دیا گیا ہے۔ جیسے آنحضرت مَثَّل اللہ عنوں کے شیطان کے سینگوں پر ٹکلنا ہے اس وقت کا فراوگ (جو قرآن حکیم کا حکم پھیلنے سے روکتے ہیں) اسے سجدہ کرتے ہیں اس لیے مسلمانوں کو اس وقت نماز سے روکتے ہیں) اسے سجدہ کرتے ہیں اس لیے مسلمانوں کو اس وقت نماز سے روکتے ہیں) مشابہت پیدانہ ہوجائے۔

بعض مو قعوں پر آنحضرت مَنَّ اللَّهُ عَلَمُ نَهُ عَلَم کی حکمت یہ بیان فرمائی ہے کہ دین میں اول بدل ہونے کاراستہ بند ہو جائے۔مثلاً ایک شخص فرضوں کے ساتھ ہی نفل پڑھنا چاہتا تھا، حضرت عمر فاروق نے اسے یہ کہہ کرروکا کہ اسی قسم کی بے احتیاطی سے پہلی قومیں برباد ہو

پٹوں کے اس ڈھیلے پن کو دور کرنے اور سستی کی جگہ چتی لانے کے لئے وضو کرنے کی ضرورت ہے۔(مرتب)
 گر دوسری حدیث میں اجازت دیتے ہوئے فرمایا کہ میں نے اہل کتاب یعنی عیرائیوں اور یہود یوں کے کہنے پر کہد دیا تھا
 جو دراصل مصر نہیں ہے۔(مرتب)

الزووشرى: صُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ

قانونوں کے اوپررہے اور ہر قسم کافتنہ اور فساد اور بد نظمی دور کر دی جائے۔ جیسے اللہ تعالی فرماتا ہے کہ: وَفَتِدُوْهُمْ حَتَّى لَاتَكُوْنَ فِنْدَنَّةُ قَدِيكُونَ الدِّينُ كُلّهٔ بِنْهِ " (ان سے لڑویہاں تک کہ بد نظمی دور ہوجائے اور ساری قوم اللہ کے قانون کی تابع بن جائے)

#### آپس کے معاملات کی مثال

یہ بھی معلوم ہے کہ آپس کے لین دین کے معاملات اور مر داور عورت کے ثکاح وغیرہ کے قانون اس لیے مقرر ہوئے ہیں کہ انسانی سوسائٹی میں عدل اور انسانی قائم کیاجا سکے۔

# نبي اكرم مُثَالِثُهُ عَلَيْهُم كي بتائي ہوئي حكمتيں

پھریہ بات بھی ثابت ہے کہ آنحضرت مَنَّا ﷺ نے مجھی مجھی بعض عبادتوں کے وقت مقرر کرنے کی حکمتیں بتادی ہیں۔ جیسے ظہر سے پہلے چار رکعتیں پڑھنے کے بارے میں فرمایا کہ یہ ایساوقت ہے کہ اس میں آسانی رحمت کے دروازے کھلتے ہیں تو میں چاہتاہوں کہ اس میں میر اکوئی نیک عمل اوپر جائے۔

آ محضرت مَا النَّيْمَ سے بہ بھی روایت ہے کہ عاشورہ کے دن کاروزہ رکھنے کا اصلی سبب بہ ہے کہ اس دن موسی بالنی تقی اور ہم مسلمانوں ہے کہ اس دن موسی بلانٹی مسلمانوں کے ہال اس لیے مقرر ہوا کہ ہم حضرت موسی بلانٹی کے طریق کوزندہ رکھناچا ہے ہیں۔

<sup>🗗</sup> عربی ہجری سن کے پہلے مہینے یعنی محرم کی دسویں تاریج کو عاشورہ کہتے ہیں۔

المُعَالِمُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ ﴿ ﴿ لَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَهِ ﴿ ﴿ وَمَرْتَ مُعَالِمٌ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ایک اور موقع پر فرمایا کہ جب دو مسلمان تکواریں تھنج کر آمنے سامنے آجائیں تو قتل کرنے والا، قتل ہونے والا، دونوں جہنم میں جائیں گے۔لوگوں نے عرض کیا کہ قاتل کا آگ میں جاناتو درست ہے لیکن مقتول کا کیا قصور؟ آپ نے فرمایا کہ مقتول بھی تو یہی چاہتا تھا کہ اپنے مقابل کو قتل کر دے۔ یعنی وہ اتفاقاً قتل ہو گیا نہیں تونیت تو اس نے قتل کرنے ہی کی کر رکھی تھی۔

ان کے سوااور بہت سے موقع ہیں جن کا گننا بہت مشکل ہے۔ صحابہ کی بیان کی ہوئی حکمتیں

آ مخصرت مَا النَّهُ کے ساتھی بھی اسی طرح تعلیم دیا کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عباس نے جعد کے دن عسل کرنے کی حکمت بیان کی کہ عرب لوگ بڑے محنتی، جفاکش اور غریب ہوتے ہیں۔ محنت کرتے کرتے انہیں پسینہ آ جا تا اور کپڑے بھیگ جاتے۔ جب الی حالت میں مجمع یا مجلس میں آتے تو دو سرے مخص کو اس کی ہوسے تکلیف ہوتی، اس واسطے ہفتے میں ایک بارلیمنی جمعے کے دن عسل کرنامقرر ہوا۔

اور زید بن ثابت نے اس تھم کی حکمت سمجھانی کہ جب تک میوہ پک نہ جائے اسے بیچنا نہیں چاہیے اس لئے کہ اگر پکنے سے پہلے ہی کسی آسانی آفت مثلاً آند ھی، بارش وغیر ہ سے تلف ہو جائے تو پھر خریدار کوبڑا گھاٹار ہے گااور آپس کے فتنہ وفساد کی بنیاد کھڑی ہو جائے گ۔

ایسے ہی حضرت عبداللہ بن عمر نے خانہ کعبہ کے چاروں کونوں میں سے دو کوہاتھ لگانے کی علت بیان کی کہ جن دو کونوں کوہاتھ لگایاجا تاہے ہیہ حضرت ابراہیم کی اٹھائی ہوئی بنیادوں پر قائم بیں اور دوسرے دونوں کونے اصلی بنیادوں سے ہٹ گئے ہیں۔

صحابہ کے بعد آنے والے لو گوں کی بیان کی ہوئیں حکمتیں

پھر صحابہ کے بعد ان کے شاگر و، تابعین بھی اسی طرح شرعی حکموں کی حکمتیں بتاتے رہے، پھر ائمہ مجتہدین ہر ایک حکم کی کوئی نہ کوئی حکمت ظاہر کرتے رہے، وہ مصلحت کہیں تو کسی تکلیف دینے والی بات کو دور کرناہے اور کہیں کوئی خاص فائدہ حاصل کرنا۔ یہ سب پچھ ان عالموں کی کتابوں میں کھول کربیان کیاہواموجو دہے ۔

الزووشر 5: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْمُعَالِغَة عَلَى الْمُعَالِعَة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعِيمُ الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُةُ عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعِيمُ عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَالِعُة عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعِلَى الْمُعَالِعُةُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعِلَّعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَل

چک ہیں، اس پر آ محضرت مَنَّا لِلْیُمُّانِے اس کی تصدیق فرمائی اور فرمایا کہ اصاب الله بك یا ابن الخطاب (اے ابن خطاب الله تعالی تجھے اس صحح رائے کا اچھابدلہ دے)۔ ◘

بعض دفعہ آپ مَنَّالِثَیْمُ نے کسی کام کی اجازت اس لیے دی ہے کہ دین میں نتگی محسوس نہ ہو۔مثلاً ایک ہی کپڑے میں نماز جائزہے <sup>©</sup>۔

ایے ہی قرآن حکیم میں ہے کہ: عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَادُونَ انْفُسكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ (البقرة ١٨٤) (الله جانتا ہے كہ تم لوگ اپنے نفوں كود هو كه ديتے تھے، تواللہ تعالیٰ نے تم پر دمت كی اور تمہیں معاف كر دیا ﴿ \_ )

بعض مو قعوں پر آپ نے عملوں کے متعلق عذاب ثواب بتاتے ہوئے حکمتیں بھی بتائیں اور اگر صحابہ کو کسی موقعے پر شبہ پڑگیا تو آپ مَنَّ اللَّیْمُ ان کا شبہ بھی دور فرمادیا اور اسے ایک قاعدے کے اندر لے آئے۔ چنا نچہ آ محضرت مَنَّ اللَّیْمُ نے فرمایا کہ آ دمی جب جماعت کے ساتھ مل کر نماز پڑھتا ہے تو گھر میں نمازسے اس کا ثواب پچپیں گنابڑھ جا تا ہے اور پھر اس کی تفصیل یوں فرمائی کہ جب وہ گھر سے وضو کر کے مسجد کی طرف چلتا ہے تو اسے قدم قدم پر ثواب ملتا ہے۔

ایک اور موقعے پر فرمایا کہ تمہیں اپنی شہوت پوری کرنے پر بھی ثواب ملے گا۔ لوگوں نے تعجب سے کہا کہ یار سول اللہ! شہوت پوری کر نا اور اجر؟ تو فرمایا کہ اگر کوئی شخص حرام طریقے سے شہوت پوری کرے تواسے گناہ ہوگایا نہیں؟ تواسی طرح اگر قانون کے اندررہ کر شہوت پوری کرتا ہے تواسے اجرملنا چاہیے۔

email:hikmateguran@gmail.com

web: www.hikmateguran.org

 <sup>●</sup> مطلب یہ ہے کہ فرض نماز اداکرنے کے بعد کچھ دیر مظہر جانا چاہئے۔اس کے بعد نقل و غیرہ شروع کرنے چاہئیں۔
اس لئے حنق قانون میں فرض نماز کے بعد اس جگہ ہے ہٹ کر دوسری جگہ نماز پڑھنے کا حکم ہے، تا کہ فرض کے بعد تھوڑا ساوفتہ ہو جائے۔(مرتب)

بعض دوستوں نے عرض کی کہ ہمارے پاس دو کپڑے موجود ہیں تو آپ مَگائِئِیجُا نے فرمایا کہ سب کو تو دو کپڑے میسر نہیں ہیں۔
 نہیں ہیں۔ اگرید لازم کر دیاجائے کہ نماز دو بی کپڑوں میں ہوگی تو بہت سے لوگ نماز نہیں پڑھ سکیں گے۔

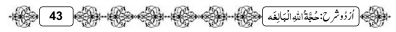
<sup>©</sup>رمضان کے مہینے میں بعض لوگراتوں کو اپنی ہو یوں کے پاس جاتے تھے اور اس کے لئے حیلے بہانے بناتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کا کہتا ہیں۔ تعالیٰ نے اس نکلے ہیں۔



ڈاکٹر دواکی خاصیتیں اور مرض کی قشم بتادیتاہے۔جس طرح ڈاکٹر کا تھم نہ ماننے سے مرض پر کوئی اثر نہیں پر تاای طرح شرع کا عکم اس کی مصلحت سے الگ چیز ہے اس کا مصلحت سے کوئی تعلق نہیں ہے، یہ خیال بالکل غلط ہے۔ (کیونکہ اس میں کسی حکم کے قانون بن جانے سے اس کی تھیل کی جو ضرورت پیداہو جاتی ہے اس سے بے پروائی برنی گئے ہے۔اس لیے کہ جب کسی مصلحت کوسامنے رکھ کر کوئی قاعدہ بنایاجائے۔پھراس قاعدے کو قانون بنادیاجائے تواب اس میں قانونی شان غالب رہے گی اور اس کی تغییل قانون کی حیثیت سے ضروری ہو گی۔ جیسے ایک افسر کا تھم اگر غلط بھی ہوٹالا نہیں جاسکتا۔ قانون کہتاہے کہ اس افسر کا تھم مانٹاپڑے گا۔ ہاں اگر تھم غلط ہو تواس کے خلاف الگ طور پر چارہ جوئی کی جاسکتی ہے، لیکن قانون افسر کے تھم کی فرمانبر داری سے انکار کرنے کی اجازت نہیں دے سکتا)سنت پر غور کرنے والا انسان سرسری نظرے فیصلہ کر سکتاہے کہ یہ خیال ایک سائنفک تعلیم کے ساتھ تہمی جمع نہیں ہو سکتا۔ دیکھیے آ محضرت مَا اللَّهُ عَمْمَ اللَّهِ مَعْمَان كي نمازك بارك مين فرمات بين كه تم اسے اپنے گھروں ميں پڑھا كرو،اس ليے كه مجھے ڈرہے كه كہيں يہ تم پر فرض نہ ہو جائے۔ حالا نكه اگر مصلحت كى وجہ سے تھم مقرر ہوتے تو یہ نماز بھی گھر میں پڑھی جاتی یامسجد میں، دونوں صور توں میں فرض ہونے کا سبب بن سكتى تقى ـ ايك اور حديث مين آنخضرت مَنَاللَيْكِمُ فرمات بين كه مسلمانون مين سب سے بڑا مجرم وہ ہے جس نے الیمی چیز کے متعلق وریافت کیا جو بھلے حرام نہیں تھی لیکن اس کے یو چینے کی وجہ سے حرام ہوگئی۔اس سے معلوم ہوتاہے کہ حلال اور حرام ہونے کے اصول مصلحت کے سوااور بھی ہیں۔ اگر ایبانہ ہو تا تو گھر میں رہنے والے مقیم انسان کوجواتناہی مشکل کام کررہاہو جیسے مسافر کوسفر سے تکلیف ہوتی ہے،روزہ رکھنے کا اس طرح حق ملنا چاہیے تھاجیسے مسافر کوحق حاصل ہے، اسی طرح ایک امیر کے لیے جو نہایت آرام سے سفر کر رہاہے روزہ افطار کرناجائزنہ ہوتا۔ ایسے ہی ان سب سزاؤل کا حال ہے جوشارع <sup>©</sup>نے مقرر کی ہیں۔

اصل قاعدہ یہ ہے کہ جب شارع کا تھم صحیح طور پر معلوم ہوجائے تواسے یہ کہہ کر ٹالا نہیں جاسکتا کہ اس کی مصلحت ابھی سمجھ میں نہیں آئی۔ اس لیے کہ بہت سے لوگوں کی عقلیں بہت سی مصلحتوں کو جو حکموں میں یائی جاتی ہیں بہیان نہیں سکتیں۔ نیز آنحضرت مَالَّا اِلْمَا کَمَا سُجھ

•شریعت کا قانون بیان کرنے والانبی۔ نبی اکرم مَثَالَیْنِظم۔



# مسلمان تحكيم اورعلم اسرار دين

پھر ان کے بعد امام غزالی اور خطابی اور ابن عبد السلام اور ان جیسے لوگ پیدا ہوتے رہے ہیں (خدان کی کوششوں کو قبول فرما کر انہیں اچھا اجر عطا کرے) اور نہایت عمدہ سائنٹیفک تحقیقات بیان کی ہیں۔

# علموں کے اچھے اور برے ہونے کا صحیح قاعدہ

ہاں یہ بات صحیح ہے کہ جیسے سنت <sup>©</sup> سے ثابت ہے کہ ہر ایک تھم کے اندرا یک مصلحت ضرور موجو دہ اور وہ تھم دینے کا مقصد وہ مصلحت چلاناہی ہے اور اس پر تحقیق کرنے والے عالموں کی رائیں ایک ہو چکی ہیں ویسے ہی ہہ بھی صحیح ہے کہ شریعت کے حکموں میں جو خاص مصلحتیں چھی ہوئی ہیں، انہیں الگ کر کے دیکھا جائے توان حکموں کو مانے والوں کو اچھا اجر دینے اور نہ مانے والوں کو سزاد ہے میں یہ بات بھی اپنی جگہ قائم ہے کہ اللہ کی طرف سے کس بات کے کرنے یانہ کرنے کا حکم نازل ہو اہے۔ (مطلب یہ کہ کسی کام کے کرنے یانہ کرنے کے متعلق تھم کا آ جانا، فرما نیر داری کی صورت میں ثو اب اور نافر مانی کی حالت میں عذاب کا ایک مستقل سبب ہے۔ یہ سبب اس تھم کے اندر چھی ہوئی مصلحتوں کے علاوہ ہے۔ گو یا عذاب یا تواب کے دوبڑے سبب ہیں ایک تووہ مصلحت اور حکمت جو کسی تھم میں موجو دہے ، دوسرے اس کا اللہ تعالیٰ کا تھم ہونا۔)

سے بات بھی صحیح ہے کہ وہ لوگ غلطی پر ہیں جو یہ خیال کرتے ہیں کہ کسی کام کااچھایا بر اہونا صرف اس مصلحت پر موقوف ہے جے انسان کی عقل سمجھ سکے۔ان لوگوں کے نزدیک شرعی قانون کا صرف یہ کام ہے کہ وہ بتادے کہ اس کام میں فلال مصلحت چھی ہوئی ہے اور اس مصلحت کے مطابق اس کام کی یہ قیمت (ثواب) ہے۔وہ اس بات کا تھم دینے کے لیے نہیں ہے کہ فلال کام کر واور فلال نہ کرو۔ یعنی شرعی قانون کسی کام کے کرنے یانہ کرنے کے لائق کہتا ہے تو اس کام میں چھی ہوئی ہے۔وہ کام اس لیے کہتا ہے تو فقط اس مصلحت کی وجہ سے کہتا ہے جو اس کام میں چھی ہوئی ہے۔وہ کام اس لیے کرنے یانہ کرنے کے لائق نہیں ہوتا کہ قانون اس کا تھی دیتا ہے۔اس کی مثال الی ہے جیسے کرنے یانہ کرنے کے لائق نہیں ہوتا کہ قانون اس کا تھی دیتا ہے۔اس کی مثال الی ہے جیسے

🗗 تحضرت مَنَّا لِيَّنِمُ كَا قُولِ اور فعل وغيره ـ

المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعلِمُ المُعالِمُ المُ

جاؤ، چنانچہ ان لوگوں میں سے بعض نے اس کی بات مان کی اور راتوں رات وہاں سے نکل گئے اور آرام سے چلتے رہے یہاں تک کہ لشکر کے حملے سے پچ گئے۔ گر جن لوگوں نے اس کی بات نہ مانی اور اسے جھلا یاوہ صبح تک وہیں پڑے سوتے رہے یہاں تک کہ صبح سویر سے لشکر پہنچ گیا جس نے ان کاناس کر دیا۔

ایسے ہی آ محضرت مَالَّیْدِ اُلْمِی اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ اِسْدِ الْسُدِ الْسُدِ

#### امام صاحب كامسلك

ہم نے یہاں جو پچھ بیان کیا ہے کہ گو انسان کے کر موں اور ان کے تھلوں میں خاص تعلق ضرورہے پھر بھی کر موں کی اچھائی برائی خالی عقلی نہیں ہے۔اس میں ایک بات ہے جو دونوں کو جمع کر دیتی ہے اور وہ یہ کہ انسان کے کرم اور ان کے اندر کی مصلحت اور کسی کام کے کرنے نہ کرنے نہ کرنے کا حکم یہ دونوں باتیں مل کر عذاب یا ثواب پیدا کرتی ہیں۔ہمارے اس بیان سے وہ مشکل مسئلہ بھی عل ہو جاتا ہے جس پر عالم لوگ بحث کرتے رہے ہیں کہ حضرت نبی اکرم منافی کی انہیں عذاب یا ثواب ہو گایا نہیں ۔ اگر میں انہیں عذاب یا ثواب ہو گایا نہیں ۔ اس جس کے لوگ جو کہ کے کہیں انہیں عذاب یا ثواب ہو گایا نہیں ۔

#### عالمول کے اعتراضات

عالموں میں ایسے لوگ موجو دہیں جو ایک حد تک یہ جانتے ہیں کہ شرعی حکموں کا تعلق خاص خاص مصلحتوں کے ساتھ ہے اور عملوں پر جزایاسزااس لیے ملتی ہے کہ وہ انسان کے نفس کی ان حالتوں سے پیدا ہوتے ہیں جو انسان کو اچھایا برابناتی ہیں۔ جیسے آنحضرت مَثَّا اللَّیْمُ اِنْ فرمایا کہ:

الاوانق الجسر مضغة اذا صلحت صلح الجسر كله واذا فسرت فسر الجسركله الاوهى القلب -

● اس کاجواب بیہ ہے کہ انہوں نے اپنے عملوں سے انسانیت کی اصلی مصلحوں کو جتنا خراب کیا اس کے متعلق طبعی طور پر ضرور ان سے حساب ہوگا۔ لیکن قانون کی حیثیت سے انہیں جن حکموں کی خبر نہیں ملی ان سے وہ بری ہیں۔ ان کی وجہ سے انہیں سزانہیں ہوگی۔ 45 ﴿ أَرُوْرُ مِنْ خُبَّةُ اللهِ الْبَالِغُهِ اللهِ اللهِ

ہمارے نز دیک ہماری اپنی عقلوں سے زیا دہ اعتبار کرنے کے لا کُل ہے۔ چو نکہ عام لوگ مصلحتیں سبحفے کے قابل نہیں ہوتے اس لئے مصلحتوں کا علم خاص خاص قابل لوگوں ہی کو بتایا جاسکتا ہے اور دو سرے عام لوگوں سے چھپایا جاتار ہاہے اور اس علم میں رائے بنانے والے عالم کے لیے وہی شرطیں مقرر ہیں جو کلام اللہ یعنی قرآن علیم کی تفییر کے لیے ضروری ہیں۔ انبیاء اور ان کے کامل پیرووں کے طریقے سے باہر ذکل کر خالص عقل سے جس قدر قاعدے ثابت ہوتے ہیں ان کی بنیاد پر اس علم میں بحث کرنا جائز نہیں ہے۔

ہم نے اوپر جو کچھ بیان کیا ہے اس سے یہ بات صاف طور پر سمجھ میں آجاتی ہے کہ شریعت
لوگوں کو قانون کی پابندی کا جو تھم دیتی ہے اس کی مثال الی ہے جیسے ایک سر دار کے نوکر بیار
ہوگئے۔ اس نے اپنے خاص ڈاکٹروں میں سے ایک کو پورے اختیارات دے کر مقرر کر دیا کہ
وہ بیار نوکر کو دوا پلائے۔ اس صورت میں اگر ان بیار خادموں نے اس ڈاکٹر کی فرما نبر داری کی
تو انہوں نے گویا اپنے سر دار کا تھم مانا اس لئے سر دار ان سے یقیناً خوش ہو گا اور انہیں اچھا انعام
دے گا اور وہ مرض سے شفاء بھی پاجائیں گے۔ لیکن اگر نوکروں نے اس ڈاکٹر کی نافر مانی کی تو یہ
حقیقت میں اپنے آقاکی نافر مانی کرنا ہے اس لیے سر دار ان پر بہت ناراض ہو گا اور وہ انہیں بڑی
سزادے گا در ساتھ ہی وہ بیاری کی وجہ سے مر بھی جائیں گے۔

چنانچہ آنحضرت سَگَالْیُرِیما نے ای طرح ارشاد فرمایا۔جب آپ نے فرشتوں کی زبان سے اسبات کاذکر کیا کہ نبی کی مثال الی ہے جیسے کسی شخص نے ایک کو تھی بنائی اور اس میں ہر قسم کی دعوت کا سامان تیار کر کے رکھا۔ اس نے ایک آدمی بھیجاجو مہمانوں اور مختاجوں کو خبر دے کہ کھانا تیار ہے آکر کھالیں۔اب جس شخص نے پکار نے والے کی بات مان کی اور کو تھی میں آگیا اس نے خوب کھانا کھایا، لیکن جس نے اس کی بات نہ مانی وہ نہ تو اس کو تھی میں آسکانہ ضیافت میں شریک ہوسکا۔

آ مخضرت مَنَّ اللَّيْنِيَّمُ نَهِ ايك اور مثال يه بھی دی ہے کہ ميری اور جو پچھ الله تعالیٰ نے جھے دے کر بھیجا ہے اس کی مثال الی ہے کہ ایک آدمی لوگوں کے پاس آ یا اور اس نے کہا بھائیو! میں نے اپنی آکھوں سے ایک لشکر دیکھا ہے کہ جو تم پر حملہ کرنا چاہتا ہے، میں تمہیں او نچی آواز دے کر خبر دار کرتا ہوں کہ اگر تم اس سے بچنا چاہتے ہو تو یہاں سے جلدی جلدی جلدی بھاگ



چلے اور ایک درجے سے دوسرے درجے میں ترقی کی جائے اور ضروری آلات سے مدولی جائے اور ایک درجے سے دوسرے درجے میں ترقی کی جائے اور ضروری آلات سے مدولی جائے تو لکھنے والوں میں یہ طاقت پیدا ہو جاتی ہے۔ وہ اس علم کے قاعدے بنائیں اور ان کی شاخیں نکالیں۔ اگر مشکل کہنے سے یہ مر ادہ کہ اس مضمون پر لکھنا آسان نہیں تو یہ صحیح بات ہے ، لیکن اس کے مشکل ہونے ہی کے سبب سے تو اس علم پر لکھنے والوں کی برتری دوسرے عالموں پر ظاہر ہوتی ہے اور مشقتیں اٹھانے ہی سے انسان کوئی مقصد حاصل کر سکتا ہے اور علم پر قبضہ کرنا عقل کو تکلیف دیئے بغیر اور سوچنے کی قوت میں انتہا تک پنچے بغیر ایس مکمن ہے۔

#### اس علم میں تصنیف نہ ہونے کاجواب

بعض لوگ کہتے ہیں کہ ہمارے بزرگوں نے اس علم پر پچھ نہیں لکھااس لئے ہمیں بھی کچھ نہیں لکھانے کے بنیادی کچھ نہیں لکھنا چاہئے۔ اس کا جواب ہے ہے کہ آخھنرت منافین کے اس علم کے بنیادی قاعدے اور اس کی بعض شاخیں بتادی ہیں اور بڑے بڑے مقلند صحابیوں، جیسے حضرت عمر طفائی نئی ، حضرت علی طفائی ، حضرت علی طفائی ، حضرت علی طفائی ، حضرت عبد اللہ بن عباس طفائی ، حضرت عائشہ صدیقہ فی ہے اور اس میں خاص تکتے پیدا کئے معضرت عائشہ صدیقہ فی ہے اور اس میں خاص تکتے پیدا کئے ہیں۔ ان کے بعد دین کے عالم اور یقین حاصل کرنے والی جماعتیں اپنے اپنے زمانے کے مطابق ہمیشہ اس کی تحقیقات ظاہر کرتی رہی ہیں۔ بلکہ اگر کسی زمانے میں ایسے لوگ پیدا ہوگئے جو مسلمانوں کے دینی مسلوں میں شک پیدا کرتے تو اس زمانے میں ایسے لوگ پیدا کھڑے ہو مسلمانوں کے دینی مسلوں میں شک پیدا کرتے تو اس زمانے کے بڑے بڑے بڑے عالم کھڑے ہوجاتے اور بحث اور مناظرے سے ان شکوں کو دور کر دیتے اور لوگوں کو دین کی خدمت کے لئے کئے بنا دیتے اور اس طرح ہمیشہ دین میں نئی نئی غلط باتیں داخل کرنے والوں کو شکست دیتے رہتے تھے۔

اس کے بعد اب ہماری رائے یہ ہے کہ ایک الی کتاب کھیں جس میں اس فن کی اکثر ضروری باتیں آجائیں۔ ہمارایہ کام ادھر ادھر کی بہت سی کوششوں سے زیادہ فائدہ دینے والا ہو گااور ہاتھی کا پاؤں ثابت ہو گا۔ جس میں بہت سی چیزیں آجائیں گی۔

الزووشر ح: صُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ ال

(دیکھو!انسان کے جسم میں گوشت کا ایک کلڑ اہے، اگر وہ اچھا بن جائے توسارا جسم اچھارہ تا ہے۔ یادر کھو جسم اچھارہتا ہے، اگر وہ خر اب ہو جائے توسارابدن خر اب ہو جاتا ہے۔ یادر کھو وہ دل ہے)

لیکن بی عالم لوگ خیال کرتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنااور اس کے اصلی قاعدے اور ضمنی قاعدے مقرر کرنانا ممکن ہے کیونکہ اس علم کے مسئے نہایت باریک اور گہرے ہیں اور پہلے زمانے کے لوگوں نے اس علم کو علم کی حیثیت سے نہیں لکھا، حالا نکہ ان کا زمانہ آنمحضرت منافیہ کے دو گوں نے اس علم کو علم کی حیثیت سے نہیں لکھا، حالا نکہ ان کا زمانہ آنمحضرت کی دائے یہی ہے کہ اس علم پر پچھ لکھنا اچھا نہیں ہے۔ بعض علم والے کہتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنے کا کوئی فائدہ نہیں ہے کہ انسان اس قانون کی مصلحتیں جانتہ ہو تی قانون پر عمل کرنے کے لیے یہ شرط نہیں ہے کہ انسان اس قانون کی مصلحتیں جانتہ ہوتی۔

ان اعتراضوں کے جوابات

لیکن سب باتیں غلط ہیں۔

# اس علم کے مشکل ہونے کاجواب

جولوگ کہتے ہیں کہ اس علم پر کوئی کتاب لکھنا بہت مشکل ہے کیونکہ اس کے مسائل بہت اگرے ہیں، ان کا یہ خیال غلط ہے اس لیے کہ مسلوں کے باریک ہونے کے معنی یہ نہیں کہ کتاب نہیں لکھی جاسکتی۔ دیکھیے تو حدید کا علم اور اللہ تعالیٰ کی صفتوں کا علم اس سے بھی زیادہ باریک ہے اوران کا سمجھنا بہت ہی مشکل ہے ، پھر بھی لوگوں نے اسے سمجھنے کی کوشش کی اور اللہ تعالیٰ نے انہیں آسان کر دیا اور یہ با قاعدہ فن بن گیا۔

بات یہ ہے کہ ہر ایک علم سر سری نظر میں ایبا ہی دکھائی دیتا ہے کہ اس پر غور کرنا ناممکن ہے اور اس کے مسلوں کو سجھنا دشوار ہے، لیکن جب انسان قاعدے مقرر کرکے

<sup>•</sup> خداتعالی کے ایک ہونے کاعلم۔ اس میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کہ وہ ایک کس طرح ہے؟ اگر وہ ایک ہے اور تنہا ہے
تواس کا نئات کا اس کے ساتھ کیا تعلق ہے؟ اس کی صفات (Attributes) کیا ہیں؟ وہ اس کی ذات کی جز ہیں یا اس سے
الگ ہیں؟ وغیرہ وغیرہ وینہایت باریک اور مشکل مسئلے ہیں۔



کہ معلوم ہو کہ جو مصلحتیں شرع کے قانون میں سمجھی جاتی ہیں وہ علتیں ان کے مطابق ہیں یا نہیں۔ اب بعض لوگ لادینی عظمند حکیموں کی باتوں کو دین کی باتوں میں سند کے طور پر پیش کرنے لگے اور مسلمانوں کو جن باتوں کو ماننا چاہیے اور جن قاعد وں پر چلنا چاہیے، جب ان میں شک ڈالنے والی باتیں ظاہر ہو کی تواس زمانے میں مذہب کی بتائی ہوئی باتوں کو عقل سے ثابت کرنا اور مذہب اور عقل کو ملاکر دکھانا دین کی بہت بڑی خدمت قرار پایا اور مسلمانوں کی مختلف جماعتوں کو جمح کرنا چھی کو حشش سمجھی گئی اور اسے بھی او نیچ درجے کی عبادت سمجھا جانے لگا، کیکہ اللہ کے حکموں کی پیروی کرنے کی طرح اسے بھی اعلیٰ درجے کی پیروی قرار دیا گیا۔

كياكتابين لكصناب فائدهب؟

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس علم پر کتا ہیں لکھنے کا کوئی فائدہ نہیں۔ اس کا جو اب یہ ہے کہ اس علم پر کتابیں لکھنے کے بہت فائدے ہیں۔

يهلا فائده: قرآن كي حكمت كااظهار

اس سے آنحضرت مَنَّالِیْمُ کے بہت بڑے معجزے کی تشریح ہوتی ہے، کیونکہ آنحضرت مَنَّالِیْمُ کے بہت بڑے معجزے کی تشریح ہوتی ہے، کیونکہ آنحضرت مَنَّالِیْمُ قرآن کیا وراس کے ذریعے سے اپنے زمانے کے لوگوں کوعا جزکر دیااور ان میں سے کوئی بھی شخص قرآن کی ایک سورت جیسی سورت نہ بناسکا۔ جب یہ پہلا زمانہ گزرگیا اور لوگوں کو یہ سجھنامشکل ہوگیا کہ قرآن کیم کی عبادت میں وہ کیا لفظی کمال ہے جس کی وجہ سے اسے معجزہ (عاجز کرنے ولا) کہا گیا ہے، توامت کے عالموں کی ایک جماعت کھڑی ہوئی جس نے عربی زبان کے متعلق الیے فن بنادیئے کہ ان کے پڑھنے کے بعد انسان اس قابل ہو جاتا ہے کہ وہ قرآن کیم کی بلاغت لیعنی اس کی لفظی خوبیاں انتہائک سمجھ سکے۔

اسی طرح آنحضرت منگافینی الله کی طرف سے (قرآن حکیم) میں ایک ایسا قانون بھی لے کر آئے ہیں جو تمام شریعتوں (قانونوں) سے زیادہ کا مل ہے، جس میں اتنی مصلحتوں کا خیال رکھا گیاہے کہ تمام انسان مل کر بھی کوئی ایسا قانون نہیں بناسکتے جس میں اتنی مصلحتیں رکھی جاسکیں۔ آنحضرت منگافینی کے زمانے کے لوگ یہ معجزہ بھی بیان کر گئے ہیں۔ اس زمانے میں اس معجزے کی تشریح کے جو طریقے ہوسکتے تھے انہوں نے ان سے کام لیا اور وہ اس قانون کے سب سے بلند اور سب سے اچھا ہونے کے قائل ہو گئے۔ یہ اس زمانے کے خطبوں اور محاوروں سے جو ہم تک پہنچے ہیں صاف ظاہر ہو تا ہے۔

الْرُدُوشُ نَ حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ ﴿ ﴿ لَا مُعَالِمُ اللَّهِ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ اللَّهِ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِيمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعِلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِمُ الْمِعْلِم

# پہلے زمانے میں اس علم پر کتابیں کیوں نہیں لکھی گئیں

پہلے زمانے کے لوگوں کو آنحضرت منگالٹیکٹم کی صحبت کی برکت حاصل متی اور حضور منگالٹیکٹم کے برکت والے زمانے کے قریب تھے۔ ان میں آپس کے اختلافات بھی زیادہ نہیں تھے، جو چیز آنحضرت منگالٹیکٹم سے ثابت ہو جاتی تقی وہ اسے پورے اطمینان کے ساتھ مان لیتے تھے، اس لیے انہیں اس بات کی زیادہ ضرورت محسوس نہ ہوتی تھی کہ عقلی تحقیقات اور فہ ہبی باتوں کو ملائیں۔ جب بھی ذراسا شک پیدا ہوتا وہ اپنے زمانے کے زندہ علاء سے پوچھ کر اپنا اطمینان کر لیتے تھے۔ انہیں اس بات کی ضرورت ہی نہ تھی کہ وہ اس علم پر کتابیں کھتے۔

اس بارے میں علم اسرار دین کی مثال و لیے ہی ہے جیسے علم حدیث کی کہ پہلی صدی میں صدیث کے حدیث کے کہ پہلی صدی میں حدیث کے بڑے بڑے بڑے عالم موجود ہونے کی وجہ سے انہیں حدیث کے علم پر کتابیں لکھنے کی ضرورت نہ تھی۔ اس زمانے میں ابھی احادیث میں بہت اختلاف پیدانہ ہوا تھا اور جھوٹی با تیں بنانے والے ابھی پیدا نہیں ہوئے تھے۔ اگر کسی کو حدیث یار وایت میں کوئی شہر پڑتا تو وہ اپنے زمانے کے عالموں سے پوچھ لیتا تھا۔ اس لیے انہیں نہ تو غریب الحدیث ® کی شرح کھفی پڑی نہ اساء الر جال ® کی ضرورت ہوئی۔ انہوں نے نہ اصول حدیث ® پر کتابیں لکھیں نہ مختلف الحدیث © اور نہ فقہ الحدیث ® پر۔ وہ نہ صحیح احادیث کو ضعیف احادیث سے جدا کرنے پر مند روایات کی جانج پڑتال کر کے جھوٹی اور سچی روایتیں الگ الگ کرنے پر متوجہ ہوئے۔ ان تمام علموں کے باحد ان کی علموں کے اصول اور شاخیں اس وقت بنیں جب عالموں کو بہت عرصے کے بعد ان کی ضرورت پڑی اور حدیث سجھنے کا فن ان علموں کے جانے کے بغیر مشکل کیانا ممکن ہوگیا۔

اسی طرح جب شرعی قانون پر بحث کرنے والے فقہاء میں اس وجہ سے اختلاف ہونے گئے کہ فلال تھم کس وجہ سے دیا گیا تھا، تو حکموں کی علتوں پر بحث کرنے کی ضرورت پڑی، تا

<sup>•</sup> حدیث کے ان الفاظ کا بیان جو محاور ہے اور بول چال ہے گر گئے اور ان کے بولنے اور جاننے والے تھوڑ ہے رہ گئے۔ وہ علم جسر میں ماس سے میں میں میں خور میں اس کی آتا ہے جسر کی میشند اس قریب

<sup>®</sup>وہ علم جس میں ان لو گوں کے حالات کی جانچ پڑتال کی جاتی ہے جن سے حدیث کی روایتیں لی جاتی ہیں۔ وہ علی جس میں ان لو گوں کے حالات کی جانچ پڑتال کی جاتی ہے جن سے حدیث کی روایتیں لی جاتی ہیں۔

<sup>®</sup> دوعلم جس میں امادیث کی جائج پڑتال کی جاتی ہے۔ جن سے حدیث کی روایتیں لی جاتی ہیں۔ مصلط جب میں امادیث کی جائج کے سیاد کر مصلط کی جاتھ کی مصلط کی ہے۔

<sup>®</sup>وہ علم جس میں ان احادیث پر بحث کی جاتی ہے جن میں ظاہر میں کوئی اختلاف پایاجائے۔

ا وه علم جس میں مدیث سے قانون نکالنے پر بحث موتی ہے۔

الرووشرى: حُجُةِ اللهُ الْبَالِغَه 52

یعت نے فلاں فلاں تھم کیوں دیاہے،اس وقت تک یہ معلوم کرنانا ممکن ہے کہ جن دوعالموں میں اختلاف ہے ان میں سے کس کا کہنا صحیح ہے اور کس کا غلط ہے۔

یانچوان فائدہ: شک پیدا کرنے والوں کی تر دید

نے نے شک پیدا کرنے والے لوگوں نے اسلام کے مسلوں کے متعلق یہ غلط خیال پھیلانے کی کوشش کی ہے کہ یہ عقل کے خلاف ہیں اور جو چیز عقل کے خلاف ہواسے یا تو ماننا ہی نہیں چاہیے یااس کے پچھ ایسے معنے لینے چاہئیں جواسے عقل کے قریب کر دیں۔ جیسے وہ قبر کے عذاب کے متعلق کہتے ہیں کہ اس قسم کا عذاب ہمیں قبر میں نظر نہیں آتا اور عقل اسے مان نہیں سکتی کہ قبر میں انسان مر کر زندہ ہو اور پھر عذاب پائے۔ اسی طرح وہ انسانیت کے خاتمے کے بعد جب انسان دوبارہ زندہ کر کے جمع کئے جائیں گے اور ان سے کاموں کا حساب لیا جائے گا اور انہیں ایک راتے پر سے گر دنا پڑے گا جہ ان صراط کہتے ہیں اور ان کے عملوں کو جائے گا اور انہیں ایک راتے پر سے گر دنا پڑے گا وہ ان سب باتوں میں شک ڈالتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ سب فرضی باتیں ہیں، عقل انہیں نہیں ما نئی۔ پھر وہ ان کو ایسے لفظوں میں بیان کرتے ہیں جنہیں وہ عقل کے قریب کہتے ہیں لیکن وہ اسلام کے اصول کے خلاف ہیں۔

شک پیداکرنے والوں کا ایک گروہ یعنی اساعیلیہ ●نے توشکوک کو انتھا کو پہنچادیا۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ رمضان کے مہینے کا آخری دن ہو توروزہ فرض ہے اس سے اگلے ماہ یعنی شوال کا پہلا دن ہو توروزہ حرام ہے؟ وہ اس قسم کے اور بھی بہت سے شکوک پیداکرتے ہیں۔

شک پیدا کرنے والی ایک جماعت نے ان مسکوں کا نذاق اڑاناشر وع کر دیا جن میں کسی کام کے کرنے پر تواب یاعذاب بتایا گیاہے۔ وہ کہتے ہیں کہ یہ صرف نذہب والوں کے ڈھکونسلے ہیں اور لوگوں کو کسی کام کے کرنے کاشوق دلانے کے لیے یاڈرانے کے لیے ہیں، یہاں تک کہ ایک بد بخت نے توایک روایت گھڑ ڈالی کہ آنحضرت منا اللّٰی خُراتے ہیں کہ بینگن کے کھانے ایک بد بخت نے توایک روایت گھڑ ڈالی کہ آنحضرت منا اللّٰہ خُراتے ہیں کہ بینگن کے کھانے

• شیعوں کا ایک فرقه



اب ان کازمانہ گزر گیاہے۔ اب امت میں ایسے عالم بھی ہونے چاہئیں جو قر آن کو ایک قانون کی حیثیت سے سب سے زیادہ کامل اور سب سے اچھا ثابت کر دکھائیں اور ثابت کر دیں کہ ہمارے رسول جیسے امی بزرگ کا اس طرح کاشر عی قانون لانا ایک بہت بڑا معجزہ ہے۔

#### دوسر افائده: اطمينان كاحاصل مونا

ایک مسلمان کو محض ایمان لانے سے جس قدر اطمینان حاصل ہوتا ہے، اس علم کے پڑھنے سے اس سے زیادہ اطمینان حاصل ہوتا ہے۔ جیسے سیدناابر اہیم علیہ السلام کا مشہور مقولہ قرآن حکیم میں آیا ہے کہ: بَلُ وَلَكِن لِیَطْلَبُ قَ قَلْبِیْ۔ (البقرة ۲۲۰) (میر اایمان تو ہے لیکن ایخایات میں اطمینان پیدا کرنے کے لیے دیکھناچا ہتا ہوں۔)

اس اطمینان کی اس لیے ضرورت ہے کہ اگر کسی بات کی کئی دلیلیں مل جائیں اور وہ ایک دوسرے کی مدد کریں یعنی ایک دلیل سے جوبات ثابت ہوتی ہو وہی دوسرے کی مدد کریں یعنی ایک دلیل سے جوبات ثابت ہوتی ہو تواس طرح دل کے شکوک دور ہوجاتے ہیں اور پور ااطمینان حاصل ہوجا تا ہے۔

#### تيسر افائده: عقل حاصل ہونا

اللہ تعالیٰ کی عبا دت یوں کرنا کہ گویاوہ نظر آرہاہے یا کم سے کم یہ کہ وہ دیکھ رہاہے،
احسان کہلا تاہے۔جب انسان اللہ تعالیٰ کے حکموں کواس طرح ماننے گئے کہ گویااللہ تعالیٰ براہ
راست حکم دے رہاہے توانسان ضرور اس کی پیروی کر تاہے، لیکن اگر اس کے ساتھ ہی ان
حکموں کی حکمت اور مصلحت کاعلم بھی حاصل ہوجائے تو گویاان حکموں کی روح معلوم ہوجاتی
حکموں کی حکمت اور مصلحت کی جائے تو تھوڑی عبادت بھی زیادہ نفع دیتی ہے اور انسان
اندھوں کی طرح کام نہیں کرتا۔ یہی وجہ ہے کہ امام غزائی نے احسان اور تصوف کی کتابوں میں
عباد توں کی حکمتیں بھی بتائی ہیں۔

#### چوتھافا ئدہ: اختلافات دور کرنا

اسلامی شریعت کے سمجھنے والے لوگوں میں جنہیں فقہاء کہتے ہیں بعض مسکوں میں اختلاف پیدا ہو گیا کہ ایک عالم کسی حکم کی ایک وجہ بیان کر تاہے اور دوسر ادوسری وجہ بتاتا ہے۔ جب تک شرعی حکموں اور قانونوں کی علتوں پر بحث نہ کی جائے یعنی نہ بتادیا جائے کہ شر



حدیث۔ان روایتوں کو صحیح مانے والی جماعتوں کے لیے ضروری ہے کہ وہ ثابت کرد کھائیں کہ یہ حدیثیں شرعی مصلحوں کے مطابق ہیں یعنی عقلی قیاس کے مخالف نہیں ہیں۔

غرض علم اسرار دین پر ایک علم کی حیثیت سے کتابیں لکھ کر اس کے اصول مقرر کرنے اور ان کی شاخیں نکالنے کے اور بھی بہت سے فائدے ہیں جنہیں ہم یہاں ختم کر ڈالنا نہیں چاہتے ۔

# علم كلام ميں شاہ صاحب كامسلك

## متكلمين سے اختلاف

آپ دیکھیں گے کہ جب میں اپنامطلب بیان کرنے پر زور شور سے بحث اور قاعدے مقرر کرنے پر بڑوں شور سے بحث اور قاعدے مقرر کرنے پر بڑے فور سے کلام کر رہاہوں گا،اس وقت مجھی کہیں اسکے مالت بھی پیش آئے گی کہ میں بعض ایسے اصول مقرر کروں گا جنہیں علم کلام کے اکثر عالم اور مناظرہ کرنے والے نہیں مانتے۔ مثلاً

ا) مرنے کے بعد کی زندگی یعنی آخرت کی فضاؤں میں اللہ تعالیٰ کاصورت اور شکل کے ساتھ تجلی کرنا۔

© آخضرت مَثَافِیْتُمُ نے ایک ایبا بین الا توای قانون پیش کیا ہے کہ اس کی نظیر و نیا پیس ملی۔ مسلمان کارندول کی بے اعتدالیاں اور ہے قاعد گیاں اس قانون کو کرور نہیں بناسکتیں اور نہ مسلمانوں کی تاریخی غلطیوں سے یہ قانون متاثر ہوسکتا ہے۔ کیکن بیہ ظاہر ہے کہ قرآن حکیم جیسی حکمت کی کتاب پرجب تک پوری طرح دماغ صرف نہ کیا جائے اس کی پوری عظمت فاہر نہیں ہوسکتا ہے۔ لیکن بہ بات صرف عولی عظمت فاہر نہیں ہوسکتے۔ ان سے قرآن کی بڑائی منوانے کے عربی عائم دو ہائے والے بی سمجھانے پڑیں گے اور اسکے اس خوبی کو سمجھ نہیں سکتے۔ ان سے قرآن کی بڑائی منوانے کے اسکے اس محصے نے بیں، غیر عرب قرآن کی اس خوبی کو سمجھ نہیں سکتے۔ ان سے قرآن کی بڑائی منوانے کے اسکے منت سمجھانے پڑیں گے اور اسکے ساتھ بدوربازغہ اور خیر کشیر) پڑھنے کے بعد ہم قرآن کی حکمت انجھی طرح سمجھانکتے ہیں۔ لمام ولی اللہ وہوی ہے پہلے کی بدوربازغہ اور خیر کشیر) پڑھنے کی طرف قوجہ نہیں کی۔ ججۃ اللہ البالغہ اسلامی اوربیات میں اس حیثیت سے بے نظیر چیز ہے کہ بیاس فن پر کہا کتاب کے عظمت یہ جانے کے بعد اور بھی بڑھ جاتی ہے کہ اس کے بعد بھی اب تک کہ بیاس فن پر کہا کتاب کے عظمت یہ جانے کے بعد اور بھی بڑھ جاتی ہے کہ اس کے بعد بھی اب تک کہ بیاس فنی کہا کہا کہ کا کہا کہا کہا تھی خیرس گئی۔



سے ہر وہ فائدہ حاصل ہوتا ہے جس ارادے سے اسے کھایا جائے۔ (اس طرح وہ بد بخت اس اصل حدیث کا فداق اڑاتا ہے جس میں زمز م کے پانی کے متعلق آنحضرت مکافیا ہے فرمایا ہے کہ بید پانی بہت فائدہ دینے والا ہے) گویا بینگان جو طبی لحاظ سے نقصان دینے والی چیز ہے مسلمانوں کے نزدیک فائدہ دینے والی چیز وں سے مختلف نہیں ہے۔ اس قسم کے فساد کو دور کرنانا ممکن ہے جب تک کھول کھول کر نہ بتایا جائے کہ شریعت کے حکموں میں کیا خو بیاں اور مصلحتیں چھی ہوئی ہیں اور یہ نہ بتایا جائے کہ ان حکموں کے معلوم کرنے کے کیا قاعدے ہیں۔ جیسے اس سے پہلے یہودیوں، عیمائیوں اور دہریوں کے ساتھ بحثیں کرنے کے دوران ایسے قاعدے بنانے کی ضرورت پیداہو چکی تھی۔ (یہودیوں اور عیمائیوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ماتھ مناظرہ کرنے ساتھ مناظرہ کرنے ہیں ہیلے اس کے شرحوں پر پوراغور کرنا پڑا۔ اور دہریوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ہیں پہلے مسلمانوں کو بائیل اور اس کے شرحوں پر پوراغور کرنا پڑا۔ اور دہریوں کے ساتھ مناظرہ کرنے ہیلے ان کے آپس میں اختلافات پر پوری نظر ڈالنی پڑی۔ یہ چیزیں پہلے مناظرہ کرنے ہیلے ان کی ضروری نہیں سمجھتے تھے۔ لیکن جب ان کی ضرورت پڑی، ان کا علم حاصل کرنا پڑا اور ان پر کتا ہیں لکھنی پڑیں۔ اس طرح اس ذمانے میں شرعی قوانین کی حکمتوں عرضوں کر کے ان پر کتا ہیں لکھنی پڑیں۔ اس طرح اس ذمانے میں شرعی قوانین کی حکمتوں پرغور کرکے ان پر کتا ہیں لکھنے کی ضرورت سے انکار نہیں کیا جاسکتا)۔

# چیشافائدہ:علم حدیث کی خدمت

اسلامی شریعت کے ماہر قانون دانوں یعنی فقہاء کی ایک جماعت کی رائے ہے کہ جس حدیث کی تائید عام عقل کے قیاس سے نہ ہوتی ہواسے نہیں مانناچا ہے، اگر اس قاعدے کومان لیا جائے تو بہت سی حدیث اور قاتین ® کی حدیث اور قاتین ® کی

وضووغير وكرنامنع ہو۔

<sup>•</sup> يعني ابن الراوندي

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> مصراۃ کے مضے ہیں اونٹ یا بحری کے تقنول میں دودھ جھر کھنا تاکہ بیچے وقت گاہک کو دھوکا دیاجا سکے۔اس بارے میں ایک حدیث ہے جس میں آخضرت مُثَاثِیْجا نے فرمایاہے کہ جو شخص اس قسم کی بکری وغیرہ مول لے وہ تین دن تک آزمائش طور پر اسے رکھ سکتاہے۔اس کے بعد اگر اسے واپس کرنی ہو تو پچھ کھانا وغیرہ دے کرواپس کر دے۔ <sup>©</sup> گاہبڑا مٹکا جس میں پانسور طل بینی سواچھ من کے قریب پائی آئے۔اس بارے میں ایک روایت آتی ہے کہ اگر پائی دو قلہ یعنی بارہ من سے زیادہ ہو تو اس میں پچھ معمولی گندگی بڑجائے جو نظر نہ آئے توہ ویائی نجس باگدہ نہیں ہو تا کہ اس سے



پڑھتے ہیں، لیکن ان میں مسکوں کی تر جمانی کرنے میں اختلاف پیدا ہو گیا ہے اور اس اختلاف کی وجہ سے وہ مختلف جماعتیں اور پارٹیاں بن گئی ہیں، حالا نکہ وہ دین کے ضروری مسکوں میں ایک ہی دائے رکھتے ہیں۔

#### اختلافى مسئلے

وہ اختلافی مسئلے دوقشم کے ہیں۔

(۱)۔ ایسے مسلے جو قرآن کیم میں صاف صاف طور پر بیان ہو چکے ہیں، صحیح احادیث سے بھی ان کی تائید ہوتی ہے اور صحابہ اور ان کے شاگر دیعنی تابعین بھی ان کے موافق علیے آئے ہیں۔

جبدوسری صدی ہجری میں اختلاف پیداہو گیااور ہر صاحب رائے نے اپنے ہم خیالوں کو جمع کرکے ایک جماعت بنالی توان میں ایک جماعت ایسی بھی قائم ہوگئ جس نے اپناعقیدہ یہ بنالیا کہ ہم قرآن حکیم اور رسول اللہ کی سنت کے صرف ظاہری معنے مانتے ہیں۔ انہوں نے سلف یعنی اپنے سے پہلے بزرگوں ہے، جن سے مراد صحابہ اور تابعین ہیں، جوعقیدے بیان موتے چلے آئے ہیں فقط انہیں مضبوطی سے تھام لیا۔ وہ اس بات کی پروانہیں کرتے کہ یہ اصول عقلی طور پر ثابت ہوتے ہیں یانہیں۔ اس جماعت کے عالم اگر بھی عقلی باتوں (معقولات) پر بحث بھی کرتے ہیں توفقط اس لیے کہ اپنے مخالف کے اعتراض کا جو اب دیں یا اعتراض سے جو شک پیدا ہوجاتا ہے اسے دور کرکے اطمینان پیدا کرلیں۔ ان کا مسلک بیہ کہ ان عقلی بحثوں سے کوئی عقیدہ ثابت نہیں کیا جاتا۔ یہ جماعت اہل سنت کہلاتی ہے۔

ان کے مقابلے میں ایک اور جماعت ہے کہ انہیں جہاں گمان گزرا کہ قر آن اور حدیث کے لفظ عقلی اصول سے ٹکر اتے ہیں وہ اس معقول بات کو تواپے لیے اصل بنا لیتے ہیں اور قر آن اور حدیث کے لفظوں کے معنی چھیر دیتے ہیں یعنی ان کے لیے ایسے معنے کر لیتے ہیں جو ان کے خیال میں عقل کے مطابق ہیں۔ یہ لوگ جب کلام کرتے ہیں توکسی بات کی تحقیق کے لیے یا اسے واضح طور پر بیان کرنے کے لیے کرتے ہیں۔

۲) کا ئنات میں ایک ایساعالم (جہان) مانناجو جسمانی عضروں سے بناہوا نہیں ہے۔اس میں معانی <sup>®</sup> اور عمل <sup>®</sup> مناسب شکلیں اختیار کر لیتے ہیں اور جو جو واقعات اس مادی اور جسمانی دنیا میں پیش آنے والے ہوتے ہیں، وہ پہلے اس غیر مادی عالم میں پیداہو چکتے ہیں۔

۳) انسان کے کرموں کا نتیجہ اور جو ہر وہ چیز ہے جو انسان کے نفس کے اندر ایک خاص اسم کی کیفیت کی شکل میں جمع ہو جاتی ہے۔ یہی نفسانی کیفیت س آگے چل کر انسان کے لیے جزا (اچھے بدلے) اور سزا (برے بدلے) کا سبب بنتی ہیں۔ یہ بدلہ چاہے اس زندگی میں مل جائے چاہے مرنے کے بعد کی زندگی میں۔

۳)\_قدر ملزم کامسکله <sup>©</sup>

اس طرح کے چنداور مسئلے بھی ہیں جنہیں ہم مانتے ہیں۔

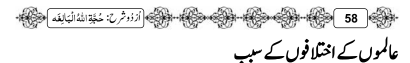
اس مسلک کی تاکید قرآن اور سنت سے

میں نے ان باتوں کو ماننے کی اس وقت تک جر اُت نہیں کی جب تک میں نے یہ نہ دکیھ لیا کہ قر آن کی آیتیں اور حضرت نبی اکر م مُنَّالِیْمُ کی حدیثیں، آپ کے صحابہ کے قول اور ان کے شاگر دول کے خیالات ان مسکول کی پوری پوری تائید میں ہیں۔ میں نے یہ بھی دکیھ لیا ہے کہ اہل سنت کے خالص عالم بھی جنہیں اللہ تعالی نے اپنے پاس سے خاص علم دیا ہے، ان مسکوں کو مانتے ہیں، بلکہ وہ اپنے قاعدوں کی بنیا دانہی مسکوں پر رکھتے ہیں اور سنت ایک خاص جماعت کے نظریات کانام نہیں، بلکہ اہل سنت کے مسلک سے وہ مسئلے مر او ہیں جو ان ضب لوگوں میں پائے جاتے ہیں جو اہل قبلہ ہیں یعنی ایک قبلے کی طرف منہ کرکے نماز سب لوگوں میں پائے جاتے ہیں جو اہل قبلہ ہیں یعنی ایک قبلے کی طرف منہ کرکے نماز

<sup>●</sup>معانی سے مرادوہ چیزیں ہیں جو ہمارے صرف ذہن میں آتی ہیں۔ مثلاً مجت، موت، نفرت وغیرہ۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں کہ اس عالم کی یہ غیر مادی چیزیں اس عالم کے حسب حال جسم اختیار کر لیتی ہیں۔ مثلاً علم اس و نیا میں دودھ کی شکل میں نظر آتا ہے اور کنجو سانپ کی شکل اور صورت اختیار کر لیتی ہے۔

<sup>®</sup>اس غیر مادی د نیامیں جس طرح معانی خاص خاص شکلیں اور صور تیں اختیار کر لیتے ہیں ای طرح ہم جو کام کرتے ہیں وہ مجمی وہاں جا کر خاص خاص شکلیں اختیار کر لیتے ہیں۔

تمام عالم مادی ہویا غیر مادی، ایک خاص نظام میں بند حابوا ہے اور ایک خاص تدبیر اس کے اندر کام کررہی ہے۔ اس کا کوئی ذرہ اس نظام کے قانونوں سے باہر نہیں ہے، اس مسئلے کانام شاہ صاحب جی اصطلاح میں قدر ملزم ہے۔



(الف)ابل علم نے نقلی دلائل 0 سے بعض مسئلے نکالے ہیں۔ جیسے یہ مسئلہ کہ نبی فرشتوں سے بہتر ہو تاہے یا حضرت عائشہ حضرت فاطمہ ڈگا ﷺ سے زیادہ اونے درج کی ہیں۔

(ب) اہل سنت جن مسئلوں کو سنت کے موافق سی صحیح ہیں، انہیں اصول پر موقوف مائے ہیں۔ مثلاً بعض عام استعال کے مسئلے اور پھھ جو ہر اور عرض ( یعنی ادی اور غیر مادی چیزوں ) کی بحثیں۔ کیو نکہ ان کے نزدیک عالم کا حادث جو ہو ناہو لی جا کے باطل ثابت کرنے اور جزء کا تیجزی جا کم کا حادث جو ناہو لی جسئلہ ثابت کرنا کہ اللہ تعالی نے اس عالم کو بنائسی واسطے اور ذریعے کے پیدا کیا ہے اس مسئلے کے باطل کرنے پر موقوف ہے کہ ایک سے صرف ایک ہی چیز پید ایا صادر ہو سکتی ہے۔ اس مسئلے کے باطل کرنے پر موقوف ہے کہ ایک سے صرف ایک ہی چیز پید ایا صادر ہو سکتی ہے۔ اس طرح مجزے تھی ثابت کیے جاسکتے ہیں کہ پہلے یہ ثابت کر لیاجائے کہ علت اور معلول یا سبب بیا مسبب ضروری ہوگا جہاں علت ہوگی وہاں اس کا معلول ضروری نہیں ہے کہ جہاں سبب ہوگا وہاں مسبب ضروری ہوگا جہاں علت ہوگی وہاں اس کم علول ضرور ہوگا ( جیسے جہاں آگہ ہوگی وہاں گرمی ضروری ہوگا ، اس میں آگ سبب یاعلت ہوگا وہاں سبب یاحد کی زندگی میں جسموں کے ساتھ اٹھنا معلول ضرور ہوقوف ہے کہ یہ ثابت کر دیاجائے کہ جو چیز معدوم یا فناہو جائے وہ پھر سے لوٹ اس سکتی ہے۔ اس بات پر موقوف ہے کہ یہ ثابت کر دیاجائے کہ جو چیز معدوم یا فناہو جائے وہ پھر سے لوٹ سکتی ہے۔

اس فتم کے اختلافی مسئے ہیں جن سے ان کی کتابیں بھری پڑی ہیں (ان میں بھی شاہ صاحب ؓ کے لیے ضروری نہیں ہے کہ جن مسئلوں کے ثابت کرنے پروہ اپنے عقیدوں کی بنیاد رکھتے ہیں ان مسئلوں کو اس طرح مان لیں جس طرح یہ مانتے ہیں)



ان میں جن مسکوں کے متعلق اختلاف پا یا جاتا ہے وہ اس قسم کے ہیں: قبر میں سوال جو اب، عملوں کا تولا جانا، پل صراط سے گزرنا، اللہ تعالیٰ کو دیکھنااور اولیاء کی کرامتیں۔ یہ سب چیزیں اللہ تعالیٰ کی کتاب قرآن حکیم اور رسول اللہ کی سنت میں پائی جاتی ہیں اور کتاب وسنت کے ظاہری الفاظ ان کی تائید میں ملتے ہیں۔ سلف (یعنی صحابہ اور تابعین) کامسلک ظاہر کے مطابق تھا، لیکن ہمارے یہ معقول پہند علماء کہتے ہیں کہ عقل ان چیزوں کو مان نہیں سکتی، اس لیے بعض توان ظاہری لفظوں کی تاویل کر لیتے ہیں یعنی ان کے معنے ایسے کر لیتے ہیں جو ان کے نزدیک عقل مان سکتی ہے یاان کا انگار کر دیتے ہیں۔ بعضے کہتے ہیں کہ ہم ان چیزوں پر ایمان رکھتے ہیں، اگرچہ ہم ان کی حقیقت نہیں سمجھ سکتے اور ہماری عقل ان کے تائید نہیں کرتی۔

#### شاه صاحب يشالله كالمسلك

ہم کہتے ہیں کہ ہم یہ سب چیزیں اہل سنت کے موافق مانتے ہیں۔ لیکن خد اتعالیٰ نے ہمیں سمجھ دی ہے اور ہم انہیں اچھی طرح سمجھ کرمانتے ہیں اور ہماری عقل ان کے صحیح ہونے کی شہادت دیتی ہے۔ (گویاہم عام اہل سنت سے اس بارے میں ممتاز ہیں کہ وہ جن باتوں کی تاویل کرتے ہیں، جن کا انکار کرتے ہیں، جن کے بارے میں وہ خاموثی اختیار کرتے ہیں، ہم ان سب کو عقل کے ذریعے سمجھ کرمانتے ہیں)۔

(۲)۔دوسرے مسائل جن میں اہل قبلہ کا اختلاف ہے،دونہ تو قر آن کیم میں آئے ہیں نہ حدیث میں۔ انہیں کوئی بحث کی ہے نہ اس حدیث میں۔ انہیں کوئی شہرت حاصل نہیں ہوئی۔نہ صحابہ نے ان میں کوئی بحث کی توان میں سے کسی لیے زمانے میں کسی نے انہیں کھولاہے، ان کے بعد عالموں نے ان پر بحث کی توان میں سے کسی نے کچھ اس طرح ان میں اختلاف پید اہو گیا۔ (ان مسکول میں ہمارے لیے ضرور کی نہیں ہے کہ جو فریق اپنے آپ کو اہل سنت کہتا ہے ہمیشہ اس کی پیروی کریں)

الى دلىلىں جن بى كى چيز كے صحح ہونے كے متعلق بيە نہيں كہاجاتا كديد فلال علم كى روسے صحح ہے، بلكديد دليل دى جاتى ہے كه فلال فد ہى كتاب بىل لكھاہے۔ مثلاً قرآن بىل يوں آياہے يا صديث يوں كہتى ہے يابا كيل يا الارفق "من يوں بيان كيا گياہے۔ (مرتب) حادث ہونے كے معنے يہ بيل كہ كوئى چيز ايك وقت نہيں تقى چر ہوگئ، ظاہر ہے كہ الى چيز ضروراس بات كى محتاج ہيں۔ وجود بيل لائے۔ الى چيز كو حادث كتے ہيں۔

<sup>€</sup> ہرشنے کی اصل

ادے کا آخری درہ جو آگے تقیم نہیں ہو سکتا ہے۔ اے آج کل سالمہ (Atom) کہتے ہیں۔



دوسری بات پر مو قوف سمجھاہے ضروری نہیں کہ دہ اس طرح مو قوف ہو۔ اس طرح جس چیز کو ان لو گوں نے غلط قرار دیاہے ہمارے نزدیک اس کو غلط کہنا ضروری نہیں ہے۔ یا جس چیز کو انہوں نے مشکل سمجھ کر اس پر بحث نہیں کی ، ہمارے نزدیک وہ اصل میں مشکل نہیں ہے۔ ایسے ہی قر آن حکیم کی آیتوں اور رسول اللہ مُثَاثِیْنِ کی احادیث کی ان اہل سنت نے جو تشریح کی ہے ہمارے نزدیک ضروری نہیں ہے کہ وہ دوسروں کی تفییر اور تشریح سے بہتر ہو۔ خلاصہ بیہ ہے کہ انسان کا سن ۹ جو نا پہلی قسم کے مسلوں کے ماننے پر مو قوف ہے۔ دوسری قسم کے مسلوں کو ما ننا ضروری نہیں ہے۔ چنا نچہ سن عالم جیسے اشاعرہ اور ماترید بید اور ہر میں ایک دوسرے سے اختلاف کرتے ہیں اور ہر نمانے نے بڑے بیں اور ہر بیں مطال نکہ ان سے پہلے لوگوں نے وہ بات نہیں جو سنت کے خلاف نہیں ہیں پیش کرتے دیں۔ ہیں ، حالا نکہ ان سے پہلے لوگوں نے وہ بات نہیں کی ۔

## فقه میں امام صاحب کامسلک

#### تخقيقى مسلك

جن مسکوں پر ہم بحث کریں گے ان میں اوپر بیان کیے ہوئے عالموں نے آپس میں بہت اختلاف کیا ہے۔ ہم ان اختلافات کے چھوٹے چھوٹے تنگ راستوں پر نہیں چلیں گے، بلکہ شخقیق کی شاہر اہ اختیار کریں گے جس پر اسلام کے مرکزی لوگ چلتے رہے ہیں اور جڑوں کو چھوڑ کر شاخوں میں ہاتھ نہیں الجھائیں گے۔

بات بیہ کہ ہرایک علم کی حدیں ہوتی ہیں ادر ہر موقع کا ایک تقاضا ہو تاہے۔ یہ مناسب نہیں ہوتا کہ ایک علم پر بحث کرتے کرتے دوسرے کی باتیں لے بیٹھیں۔ ایسے ہی جو شخض

جولوگ نبی اکرم مَثَالِیْجُم کی سنت کو اپنی زندگی کا طریقه بناتے ہیں وہ سی کہلاتے ہیں۔

9 ابوالحن اشعرى (وفات ٢٣٨هه) كے پيرواشاعره كہلاتے ہيں۔

9 ابوالمنصور ماتریدی (وفات سهسه ها) کے پیروماتریدی کہلاتے ہیں۔ماترید ایک تصبے کانام ہے۔



(ج) قرآن یاحدیث میں ایک چیز صاف لفظوں میں نہیں آئی۔اس کی شرح کرنے میں اہل سنت اوران کے مقابل فریق میں اختلاف ہو گیا، گواصل مسکوں کو دونوں مانتے ہیں۔

#### جسے:

(۱) سب مانتے ہیں کہ اللہ سنتا بھی ہے اور دیکھتا بھی ہے۔ غیر اہل سنت کہتے ہیں کہ دونوں صفتیں اللہ تعالیٰ کے علم کا حصہ ہیں اور اہل سنت کہتے ہیں کہ نہیں یہ مستقل صفتیں ہیں۔

(۲) دونوں فریق مانتے ہیں کہ اللہ تعالی زندہ، جانے والا، ارادہ کرنے والا اور قدرت رکھنے والا اور بیت جو ان سے والا ہے اور بولتا ہے۔ پھر ایک فریق کہتا ہے کہ ان سے وہ کام اور نیتج مر ادہیں جو ان سے اللہ تعالی کو حاصل ہوتے ہیں اور ان صفتوں میں اور اللہ تعالی کی رحمت، غضب اور سخاوت میں کوئی فرق نہیں ہے۔ دوسر اگر وہ (اہل سنت) کہتا ہے کہ یہ اللہ کی صفتیں ہیں، ان کا علیحدہ وجو دہے اور یہ اللہ کی ذات کے ساتھ قائم ہیں۔

(۳) ای طرح دونوں گروہ متفق ہیں کہ اللہ تعالیٰ عرش پرہ، اس کامنہ ہے، دہ ہنتا بھی ہے۔ اس کے بعد ایک فریق کہتا ہے کہ ان سے ایسے معنے مر ادلینے چاہئیں جو اللہ تعالیٰ کی ذات کے مناسب ہوں۔ مثلاً عرش پر ہونے سے مر اداس کا غلبہ ہے "وجہ" سے مر اد اس کا غلبہ ہے "وجہ" سے مر اد اس کا غلبہ ہے "وجہ" ہے۔ ذات ہے۔ دوسری جماعت (اہل سنت) اس مشکل کو تہہ کرکے رکھ دینا چاہتی ہے۔ چنانچہ دہ کہتی ہے کہ ہم نہیں جانتے کہ ان لفظوں سے کیامر ادہے۔

#### امام صاحب كامسلك

ان مسکوں میں کون سیح ہے؟ میں اس کے متعلق یہ نہیں کہنا چا ہتا کہ فلاں سنت پر ہے اور فلاں سنت پر نہیں ہے۔ اس لیے کہ اگر رسول اللہ مَا اللہ



راہ کے مر دہیں تو ہم بھی تحقیق کے شہسوار ہیں۔اس لیے ہم اور دہ برابر ہیں۔اس لیے کوئی وجہ نہیں کہ ہم خواہ مخواہ ہربات میں ان کی پیروی کریں۔

كتاب كے مضامین كی تقسیم

ہم نے اس کتاب کودو حصوں میں تقسیم کیاہے۔

پہلا حصہ ان کلی قاعدوں کے بیان میں ہے جن سے شرعی حکموں کے اندر پوشیدہ حکمتیں اور مصلحتیں منتظم ہوتی ہیں۔

آ محضرت مَنَّا اللَّهُ عَمِ مبارک زمانے میں جو دین موجو دینے (مثلاً عیمائیت، یہو دیت وغیرہ) ان سب میں وہ حکمتیں مانی جاتی تھیں اور ان میں اس بارے میں کوئی اختلاف نہیں تھا۔

اس لیے ان مذہبوں کو عام طور پر جانے والے سمجھ دار لوگ جو آخضرت مَنَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَیْ اس حاضر رہتے تھے، ان باتوں کے متعلق آپ سے پوچھے کے محتاج نہیں تھے۔ (مثلاً تمام مذہبوں میں خداکی ہستی مانی جاتی ہے اور کسی نہ کسی شکل میں اس کی عبادت بھی ضروری ہے اس لیے اس کے اس کے متعلق انہیں پوچھ کچھ کرنے کی ضرورت نہ تھی کیکن جب آپ نے ان قاعدوں کے ماتحت معلق انہیں پوچھ کچھ کرنے کی ضرورت نہ تھی) کیکن جب آپ نے ان قاعدوں کے ماتحت موری در ہے کے قانون بائی لاز بنانے شروع کیے تو آپ مَنَّ اللَّهُ کی عبادت ہر دین میں طرف توجہ دلاد کی جس کے ماتحت آپ تھم دے رہے تھے (مثلاً الله کی عبادت ہر دین میں فرض ہے۔ جب آپ نے اس بنیادی قاعدے کے ماتحت نماز کی تاکید فرمائی تواس اصل فانون قاعدے کی طرف تھی پوری طرح توجہ دلادی) سنے والے اس ضمیٰی قاعدے کو اصل قانون کے ماتحت لاسکتے تھے۔

میں نے ان قاعدوں کو منظم کرنے میں چردوباب بنادیے ہیں۔

پہلے باب میں اس بات پر بحث ہے کہ اللہ کی طرف سے آئے ہوئے قانون میں نیکی اور بدی کاکیامطلب ہے؟ اسے ہم نے بر (نیکی) اور اثم (بدی) کے نام سے لکھا ہے۔ دوسرے باب میں یہ بحث ہے کہ جماعتوں کو اس قانون کے نیچے کیسے منظم کیاجا تا ہے اسے سیاست ملی میں یہ بحث ہے کہ جماعتوں کو اس قانون کے نیچے کیسے منظم کیاجا تا ہے اسے سیاست ملی نہیں ہے۔ (Super national Politics) کہتے ہیں۔ پھر ہم نے دیکھا کہ جب تک یہ تین بحثیں مکمل نہ ہولیں بر (نیکی) اور اثم (بدی) کی حقیقت بیان کرنا آسان نہیں ہے۔

﴿ الرَّوْوَشِ نَ مُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ

اسراردین کے علم پر بحث کرے اس کے لیے مناسب نہیں کہ وہ ان اختلافات میں سے کسی پر غور کرنے لگ جائے۔ علم اسراردین پر بحث کرنے کا مقصد یہ ہے کہ یہ بتایاجائے کہ آنحضر ت منافیظ کے نیجو احکام دیئے ہیں ان میں کیا کیا حکمتیں اور مصلحتیں چھی ہوئی ہیں۔ اب وہ حکم ہمیشہ کے لیے سے یا پچھ عرصہ کے لیے۔ (اور بعد میں واپس لے لیے گئے یعنی منسوخ کردیئے گئے اس ان کے نزدیک دونوں پر ابر ہیں۔ البتہ یہ ضروری ہے کہ ایک علم پر بحث کرنے والا آدمی اس علم کے لحاظ سے سب سے صحیح بات کو لے کر اس پر بحث کرے گا۔ علم اسرار دین پر بحث کرنے والے کو چو نکہ حدیث سے سیدھا تعلق ہے اس لیے کہ وہ احادیث میں سے جو سب سے نیادہ صحیح حدیث ثابت ہوگی اس کی حکمتیں بتائے گا۔ حدیث کے فن کے لحاظ سے تن کے قریب وہ حدیث ثابت ہوگی اس کی حکمتیں بتائے گا۔ حدیث کے فن کے لحاظ سے تن کے قریب وہ حدیث ہیں جو دو سری صدی ہجری میں علیحہ ہ کرکے جمع کرلی گئیں۔ اس زمانے تک تر اس مرکزی شہروں کی حدیث ہیں جمع ہو چگی تھیں اور ساتھ ہی قانون دانوں (فقہاء) کے فتو سے دنیوں کی جمع ہو چگے ہو چگی تھیں اور ساتھ ہی قانون دانوں (فقہاء) کے فتو سے دنیوں کی جمع ہو چگے ہے۔ ان سب روایتوں کی چھان بین کرکے ان روایتوں کو جن کے بیان کرنے والے ایک ایک دودو سے زیادہ نہیں سے انہیں علیحہ کر دیا گیا۔

اس کے ساتھ ہی اگر کسی جگہ کسی فقیہ (قانون دان) کی رائے پر بحث ہوگی تو وہ فقط ضمیٰ طور پر ہوگی اور اگر ہم کسی جگہ کسی عالم کے فیطے کو دو سرے عالم کے فیطے سے بہتر کہہ دیں توبیہ عالموں کے در ہے سے گری ہوئی بات نہیں ہوگی اور نہ اس کا بیہ مطلب ہے کہ جس عالم کی رائے کو ہم نے دو سرے در ہے کا سمجھاوہ خدا نخو استہ براہے ۔ اِن اُدِیْدُ اِلَّا الْاِصْلاَ مَ مَا اسْتَظَعْتُ وَ مَا تَتَوَفِیْقِی اللّٰ بِاللّٰهِ عَلَیْهِ تَوَکِّلُتُ وَ اِلَیْهِ اَبِیْهِ اُبِیْهِ اِسِی بِ بھر وسے کیا ہو اے اور ہر مشکل میں اس سلسلے میں اللہ بی سے تو فیق مانگل ہوں میں نے اس بیر بھر وسہ کیا ہو اے اور ہر مشکل میں اس کی طرف لوٹا ہوں )

میں کسی الی بات کو ہر گزیند نہیں کر تاہوں کہ جو اللہ کی کتاب اور تصحیح سنت کے خلاف ہو یا ان زمانوں کے عالموں کے متفقہ خیالات کے خلاف ہو جن کے اچھا ہونے کی خبر دی گئی ہے۔اگر خدانحواستہ میر کی کتاب میں کوئی الی بات آگئ ہووہ غلط ہی قرار دی جائے۔ باقی رہے وہ لوگ جو پر انے بزرگوں کے کلام سے نئے نئے مسئلے نکالتے ہیں اور پھر جھکڑے پر اتر آتے ہیں تو ہمارے لیے ضروری نہیں ہے کہ الک وہ اس کے مسئلے نکالیے ہیں۔ بات ہے کہ اگروہ اس



- ۳) اس کے بعد ارتفاقات پر بحث ہو گی جو تمام انسانوں کے لیے طبعی ہیں جن کو ہر قوم نے ضروری خیال کیاہے۔
- ۴) پھر انسان کی سعا دت (طبعی نیکی) اور شقاوت (طبعی برائی) پر بحث ہو گی جس میں انفرادی نقطہ 'قاہ کی بجائے نوعی نطقہ 'قاہ کو اختیار کیاجائے گا۔
- ۵) پھروہ نیکیاں اور بدیاں بیان کی جائیں گی جنہیں تمام دینوں کے لوگ برابر مانتے ہیں۔
- ۲) پھر بیان کیا جائے گا کہ بین الا توامی سیاست میں فوجد اری اور دیوانی قانون کس کس قاعدے پر بنانے چاہئیں۔
- 2) اس كے بعد بتا ياجائے گاكم آنحضرت مَنَّالَيْنَا كَ كلام سے قانون تكالنے كے كيا اصول ہيں۔
- دوسرے حصے میں ہم نے صحیح احادیث کی حکمت کی تشریح کرنے کی کوشش کی ہے۔ان کے باب مندرجہ ذیل ہیں:
  - (۱) ایمان وعلم (۲) پاکمزگی (۳) ز کوة و نماز
  - (۲) روزه (۵) چ (۲) احسان (تصوف)
    - (٤) معاملات (٨) تدبير منزل (خانه داري)
  - (٩)سياست مدن (شهرول كانتظام) (١٠) آداب معيشت
    - (۱۱) متفرقات ـ

اب ہم اصل کتاب شروع کرتے ہیں۔ ہم خدا کی تعریف کرتے ہیں، شروع میں اور آخر میں۔



- (۱) انسان کواس کے کرموں کا چھایابر اچھل اس دنیامیں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں کس طرح ماتاہے؟
- (۲) انسانی جماعتیں اپنی معاشی ضرور تیں کس طرح جمع کرتی ہیں اور اس کے لیے گاؤں اور شہر کس طرح بساتی ہیں، اس بحث کی سرخی ہم نے ارتفا قات رکھی ہے۔
- (۳) انسان ہونے کی حیثیت سے انسان کی وہ کیاضرورت یاخواہش ہے جس کے پورا ہونے کے بعد وہ سمجھے کہ میں کا میاب ہو گیاہوں۔ہمارے نز دیک اس بحث کا عنوان (سرخی) ہے سعادت نوعی (وہ انتہائی بھلائی جس کا تعلق ساری نوع انسانی کے ساتھ ہے)

یہ تین بحثیں اصل میں فلفہ الہی ® کی چند بحثوں پرمو قوف ہیں۔ اس لیے ہم ان مسکوں کاصرف سر سری ذکر کریں گے لیکن ان میں دلیلیں بیان نہیں کریں گے۔ اب اس کتاب کے پڑھنے والے کا افقاید ہے کہ یا توان باتوں کو اس لیے مان لے کہ ان پر سب دینوں کا اتفاق ہے یا مصنف پر بھر وسہ کر کے مان لے یا اس بھر وسے پر مان لے کہ ان کی دلیلوں کا ذکر اس سے اعلیٰ اور مفصل علم میں آگے چل کر آجائے گا ®۔ چنانچہ میں نے اس بات پر بحث نہیں کی کہ اس بات کا کیا ثبوت ہے کہ روح موجود ہے اور وہ موت کے بعد باقی رہتی ہے اور جسم چھوڑنے کے بعد اسے عذاب یا آرام ماتاہے ، اس لیے کہ ان باتوں کے متعلق عام فہ ہی بحث کی کتابوں میں ذکر آتا ہے۔ میں نے فقط وہ مسئلے لیے ہیں جن کاذکر ان کتابوں میں نہیں آتا اور میں نہیں آتا اور میں نہیں آتا اور میں نہیں کی وشش نہیں کی۔ غرض:

ا) سب سے پہلے وہ ہاتیں آئیں گی جنہیں شروع شروع میں ریاضی کے اصول کی طرح مان لینا پڑتا ہے۔

۲) اس کے بعدید بحث ہوگی کہ انسان کو مرنے سے پہلے اور مرنے کے بعد کرموں کا پھل کیوں ملتاہے۔

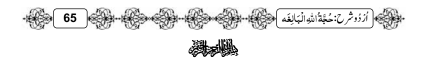
<sup>©</sup> وہ محمت اور فلسفہ جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے۔مثلاً ان سوالوں کا جو اب کہ یہ کا نئات اللہ کے ساتھ کیا تعلق رکھتی ہے؟ یہ کا نئلت اس "میں "سے پیدا ہوئی ہے یا اس سے الگ ہے؟ وغیر ہو غیر ہ۔ © مام صاحب بھٹ اللہ تنے اس اعلیٰ علم پر لہنی کتاب خیر کثیر ککھی ہے۔



امام صاحب کے بعد الن کے سب علموں کے ماہر الن کے بڑے بیٹے شاہ عبد العزیز ہوئے ہیں، ایسے ہی شاہ عبد العزیز کے چھوٹے بھائی شاہ رفیح الدین بھی امام صاحب کے خاص ماہر ہوئے ہیں۔ این دوبزرگوں کی شاگر دی سے دبیل میں عالموں کی ایک بہت بڑی جماعت پیدا ہوگئ جس نے افلاطون 6، ارسطو 6، شخ الاشر اق شہاب الدین سہر وردی اور شخ اکبر محی الدین مربی 6 کے فلفے پر پوری نظر ڈالی اور پھر امام صاحب کے علموں کے پورے ماہر ہوگئے۔ ان عالموں میں سے جوان دونوں بزرگوں نے پیدا کے امام صاحب کے پوتے مولانا محمد اساعیل شہید 6 ہیں، انہوں نے ایک چھوٹی می کتاب کھی ہے، اس کانام عبقات ہے، اس میں انہوں نے شاہ صاحب کے خاص فلفے کو کھول کربیان کرنے کی کوشش کی ہے اور شاہ صاحب ایک و کھاویا ایک بی چیز کے جو مختلف نام اپنی مختلف کتابوں میں لائے ہیں انہیں ایک جگہ جمع کرکے دکھاویا ہے کہ کس چیز سے کیامر اد ہے۔ ہم اس کتاب (عبقات) کے بعض حصوں کا خلاصہ درج کرتے ہیں، زیادہ مطالعہ درج کرتے ہیں، زیادہ مطالعہ کے لیے اصل کتاب یو حقی جا ہے۔

جسمانی عالم کو جتنا بھی لمباچوڑا سمجھا جائے، اسے ایک ہی جسم مانناچا ہیں۔ یہ سارا جسم خود ایک مستقل چیز ہے اور اس کے اندر مختلف جسم ایسے ہیں جیسے سمندر کی موجیس۔ اس سارے جسم میں ایک خاص طبعی تقاضا کرنے والی قوت ہے جو تمام اجزا کو ان کی اپنی اپنی مناسب شکلوں میں تبدیل کرتی رہتی ہے۔

جسم کا ایک حصہ ہے جو ایک وقت میں عناصر <sup>6</sup>کی شکل رکھتا تھا۔ پھر اس نے جڑی ہو تی وغیرہ"نباتات" کی شکل اختیار کرلی پھر اس نے حیوانی شکل اختیار کرلی۔ غرض اس جسم کے مختلف اجزاء جو مختلف شکلیں بدلتے رہتے ہیں، ان سب کی مرکزی قوت اس بڑے جسم کے اندر



## پراب ابداع، خلق اور تدبیر کی تشر تک

بہلامبحث

انسانی ذمہ داری اور انسان کے عملوں کی جزاکے اسباب

## امام صاحب کے فلسفے کا خلاصہ

اس سے پہلے کہ ہم اصل کتاب شروع کریں، کتاب کے مصنف امام شاہ ولی اللہ دہاوی کے فلسفے کا خلاصہ درج کرناضروری سجھتے ہیں۔ تاکہ ان مسلوں کے سجھنے میں جو اس کتاب میں آئے ہیں آسانی ہو۔

امام ولی اللہ کافل فیہ کسی پہلے فلسفی کے تمام حصوں سے سارے کا سارا نہیں ملتا۔ ان کی بہت

سی چیزیں یونان کے افلا طونی فلاسفر وں سے ملتی ہیں۔ پچھ حصہ ارسطوکا فلسفہ جانے والے لوگوں

سے ملتا ہے۔ اس کے بعد اسلامی دور میں جتنے صوفی فلاسفر گزرے ہیں، جیسے شخ اکبر محی الدین

ابن عربی اور امام ربانی شخ احمد سر ہندی ہان سے بہت سی چیزیں ملتی ہیں۔ ان کے بعد چند مسکوں

میں امام ولی اللہ کی اپنی خاص رائیس ہیں جن سے یہ فلسفہ نبیوں کی شریعتوں کے حل کرنے کے

میں امام ولی اللہ کی اپنی خاص رائیس ہیں جن سے یہ فلسفہ نبیوں کی شریعتوں کے حل کرنے کے

لیے زیادہ موزوں بن جا تا ہے۔ اس پر انہوں نے پانچ چھ کتا ہیں کھیں ہیں۔ وہ اپنے خاص

نظریات بیان کرتے وقت کبھی الف سے شروع کر لیتے ہیں، کبھی یے سے اورا یک ہی چیز ایک

کتاب میں ایک نام سے بیان کرتے ہیں، دوسری کتاب میں دوسرے نام سے۔ اس وجہ سے ان

کی کتابوں کو سجھنا کس قدر مشکل ہو جا تا ہے۔

<sup>•</sup> افلاطون: ۲۲ تا ۳۴۷ تا ۲۳۳ قبل مسيط

<sup>€</sup> ارسطو: ۳۸۲۳۳۸۳ قبل مسط

<sup>🙉</sup> شيخ محى الدين عربي پيدائش سنه ٥٦٠هـ وفات سنه ١٣٨

<sup>·</sup> مولانامحراساعیل شهبید ۹\_پیدائش ۹ که بندی ر ۹ که اعشبادت ۱۸۳۱ مندی ر ۱۸۳۱ م

<sup>©</sup> عناصر جمع ہے عضر کی۔ عضر مادے کی وہ غیر مرکب شکل ہے جس سے تمام مرکب چیزیں بن ہیں۔ چسے ہائیڈروجن گیس، لوہاء یارہ وغیرہ۔

- (أزۇوتر 7: حُجَةِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

کے پیدا کرنے والے پر اللہ کاجو لفظ بولا جاتا ہے وہ انسانی تخیل کے مطابق اسی تصور یعنی مجلی اعظم کو دیا جاتا ہے۔

پہلی" مجلی اعظم" جو" شخص اکبر" کے دماغ پر پڑتی ہے غیب کہلاتی ہے۔ ( یعنی لوگوں کو نظروں سے چھپی ہوئی) دوسری مجلی اعظم جو شخص اکبر کے دماغ سے شخص اکبر کے قلب پر پڑتی ہے وہ مجلی ہے۔ اسان قیامت کے روزا پنے رب کودیکھے گا۔

ذات اللی اپنی تمام کمالات سمیت شخص اکبرسے علیحدہ حقیقت ہے۔ اسے ہمیشہ غیب الغیب یاذات بحت کے نام سے یاد کیا جائے گا۔ مجلی کی نسبت اپنے اصل سے دلی ہی ہے جیسے عینک جو دیکھنے کا ذریعہ یا واسطہ ہے۔

بخلی کا پورامطلب سیحصے کے لیے ایک اور مثال بھی دی جاسکتی ہے۔ ہم زید کو دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم نے زید کو دیکھا حالا نکہ اصل میں ہم نے اس کے بدن کو دیکھا ہے۔ اس کا بدن اس کی روح سے کرنے منظور ہوتے ہیں وہ سب کی روح کی جاتے ہیں اس کی روح سے کرنے منظور ہوتے ہیں وہ سب کے سب انسان کے بدن کے ساتھ کیے جاتے ہیں اور ہم پورایقین رکھتے ہیں کہ یہ معاملات اصل میں اس کی روح کے ساتھ کیے جاتے ہیں۔ جب تک انسان کے بدن کو اس کی روح سے الگ یا غیر خیال نہیں کیا جائے گا وہ اس انسان کی روح کی تجلی کہلائے گا اور جب اسے مستقل توجہ سے دیکھا جائے گا اور اس کی روح کے ساتھ جو تعلق ہے کہ وہ اس سے کام لے رہی ہے اور اس کے ذریعے سے ظاہر کر رہی ہے بھلا دیا جائے گا تو اسے روح کی تجلی نہیں کہا حائے گا۔

انسان کے دماغ میں ایک خیال پید اہو تاہے۔بدن اس سے رنگین ہوکر (اثر لے کر) کام
پوراکر تاہے۔ یہاں تک کہ وہ خیال انسان کے دماغ کے اندر پختہ شکل میں مضبوطی کے ساتھ
جگہ پکڑلیتاہے۔ اس طرح انسان کا دماغ پہلی سطے ندراتر تی کر جاتا ہے۔ اب یہ تر تی دوسر اقدم
بڑھانے کا سبب بنتی ہے۔ اس پختہ خیال سے ایک خیال پید اہونے لگتاہے، جو پہلے خیال کی بہ
نسبت زیادہ توی اور زیادہ صحیح ہو تاہے۔ انسان کا بدن پہلے کی طرح اس سے بھی اثر لیتا ہے اور
کام کر تاہے۔ اس کے منتج کے طور پر انسان کا دماغ ایک خاص اثر لیتا ہے اور اس کی پختگی میں
ایک نمبر اور بڑھ جاتا ہے۔ موت تک اس طرح ترقی جاری رہتی ہے۔



محفوظ ہے۔ اس مرکزی قوت کو اصطلاح میں "طبیعت الکل" (Temperament کہاجاتا ہے۔ جیسے ہر انسان میں روح ہواس کے علم اور ارادے کی الک ہے۔ ویسے ہی اس بڑے جسم کو مع اس کی تمام قوقوں کے شخص اکبر کہاجاتا ہے۔ جیسے ہر انسان میں روح ہواس کے علم اور ارادے کی الک ہے۔ ویسے ہی اس بڑے جسم یا شخص اکبر کی ایک روح ہان کی جائے۔ اسے نفس الکل (Universal Soul) کہاجاتا ہے۔ مختلف جسموں میں جس قدر چھوٹی چھوٹی روحیں ہیں، ان سب کو اس بڑی روح سے وہی نسبت ہے جو انسان کی روح سے دی وقوں کو انسان کی روح سے ہے۔ یہ بڑی روح چھوٹی روح چھوٹے کیڑے میں خیال کی قوت ہے، روح چھوٹے کیڑے میں خیال کی قوت ہے، اس طرح چھوٹے کیڑے میں خیال کی قوت ہے اس طرح شخص اکبر کی بہت بڑی قوت ادرادی تھی ہے۔ اس کانام عالم مثال ہے۔ اس شخص اکبر کی ایک بہت بڑی قوت ادرادی کی ہے۔ تمام دنیا میں جتنے ارادے اور ان کے متعلق کام کرنے والے اعماء ملتے ہیں، وہ سب اس بڑی قوت ادرادی کے نظر ہیں۔

شخص اکبر کی قوت اراد ی کا جس جھے سے زیا دہ تعلق ہے اسے شخص اکبر کا قلب (Mind) کہتے ہیں وہی نفس کل (Universal Soul) کا عرش (تخت) ہے، وہی نفس کل کامر کز (تخت) مجی ہے۔ اس نفس کی تمام جسم پر حکومت ہے۔

شخص اکبر کا قلب آئینے کی طرح سمجھناچاہیں۔ اس میں شخص اکبر کے پیدا کرنے والے کا ہر ایک عکس پڑتا ہے، جس سے وہ اپنے رب کو پہنچانتا ہے۔ اسی طرح طبعی طور پر اس کے دماغ میں اپنے رب کی ایک صورت کا نام مجلی اعظم ہے۔ پھر اس مجلی اعظم کا عکس اس کے قلب پر مجھی پڑتا ہے۔ اس کا نام بھی مجلی اعظم ہے۔

انسانی جماعت نے جس قدر بھی ترقی کی ہے خواہ انبیاء کی رہنمائی میں کی ہے یافلسفیوں کی رہنمائی میں کی ہے یافلسفیوں کی رہنمائی میں ،وہ خداکا اس سے زیادہ تصور پیدا نہیں کر سکتی جس قدر شخص اکبر کے دماغ میں بخلی اعظم ہے۔ یعنی ان کی ترقی صرف اس بخلی کے تصور تک پہنچ سکتی ہے۔ انسان اکبر کے جتنے ارادے، حرکتیں اور کام بیں ان کامر کر اس بخلی کو قرار دیاجائے گا۔ اس طرح جتنے کام ایسے ہیں جنہیں اللہ کی طرف منسوب کرتے ہیں ان کاوہ آخری نقطہ جہاں سے وہ صادر ہوتے ہیں اور جے ہم تصور میں لاسکتے ہیں وہ بھی بخلی اعظم ہے، جو شخص اکبر کے قلب پر پڑر ہی ہے۔ شخص اکبر

70 مُحَمِّة اللهُ الْبَالِغَه ﴿ مَا مُعَمِّة اللهُ الْبَالِغَه ﴿ مَا مُعَمِّة اللهُ الْبَالِغَه ﴿ مَ

شخص اکبر کی پیدائش کے لیے کوئی مادہ تجویز کرنا ممکن نہیں ہے بلکہ یہ خدا کے ایک ادارے یا حکم کی پیدادار ہے جسے تی مکمل کردیا گیا ہے۔ بغیر مادے کے فقط حکم سے پیدا کرنے کانام ابداع ہے۔

اگرچہ ہم شخص اکبری پیدائش کے متعلق مادہ معین کرکے نہیں دکھاسکتے لیکن اس کے سواجو اور چیزیں ہیں وہ اس مادے سے پیداہوئی ہیں جو شخص اکبر کے اندر موجو دہے۔ان کی حالت شخص اکبری سی نہیں ہے کہ ان کے لیے مادے کی ضرورت نہ ہو۔جو چیز اس مادے سے پیداہوجو پہلے سے موجو دہے اس کی پیدائش کانام خلق ہے۔

جب ایک مخلوق کے ساتھ بہت ہی اور مخلو قات جمع ہوں توان کے باہمی ربط کو قائم رکھنے کے ان میں سے ہر ایک کا صحیح مقام مقرر کرنا پڑتا ہے۔ اسی طرح ہر چیز کا صحیح درجہ مقرر کرکے ان سے کام لینے کانام تدبیر ہے۔

جب تدبیر مکمل شکل میں مرتب ہو جائے یعنی شخص اکبر کاایک چھوٹاسا نمونہ بن جائے تو اس کے قلب پر بھی مجلی اعظم کاایک عکس آتا ہے، اسے تدلی کہاجاتا ہے۔

ان چاروں کمالات الی یعنی ابداع، خلق، تدبیر اور تدلی کو پوری طرح کے ساتھ بیان کرنا، امام ولی اللہ کے فلنے کا خاص حصہ ہے۔ پہلے کسی فلن نے اسے یوں کھول کر پوری طرح بیان نہیں کیا۔ اگر مخلو قات کے فلنے پر اس طرح تر تیب کے ساتھ نظر ڈالی جائے تو اس سے جو فکر پیدا بہو تاہے وہ انبیاء علیہم السلام کے بیان سے زیادہ چسپاں ہو تاہے۔ توریت کا بیان ہویا قر آن کا یابند اور ایر ان کے فد ہوں کی مقدس کما بوں کا، اس طرح بیان کرنے سے شاہ صاحب کا فلنفہ ان سب کے مطابق نظر آتا ہے۔

یہ بات یا در کھنے کے قابل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اس عالم کو وجو دمیں لانے کے لحاظ سے اس کی تین صفتیں، ایک دوسرے کے بعد آنے والی ماننی چاہئیں۔

ا) ابداع

ایک چیز کو بغیر کسی چیز کے پیدا کرنا، یعنی پہلے کوئی چیز نہیں تھی پھر ایک چیز پیدا کر دینا ابداع کہلا تاہے۔ گویاایک چیز کوعدم سے بغیر کسی مادے کے پیدا کرنا۔ (یونانی حکماء اسے جعل اب انسان کے دماغ کو انسان کی روح کے لیے ایک بچلی گاہ مان لیجے اور یوں کہیے کہ انسان کے دماغ میں جو خیال آتا ہے وہ انسان کی روح کی ایک بچلی ہوتی ہے۔ انسان ان روحانی تجلیات کے دماغ میں جو خیال آتا ہے وہ انسان کی روح کی ایک جگل ہوتی ہے۔ اس ترقی کا حاصل ایک دوسرے کے بیچھے لگاتار دماغ میں آنے سے ترقی کر تا ہے۔ اس ترقی کا حاصل ایک دورہ ہے، ایک خیال جے کے طور پر دماغ میں سے نکلتا ہے اور جسم کی زمین میں پھلتا پھولتا ہے اور دورہ ایک نیا تھر دماغ اس کا حاصل یا خلاصہ ایک نے تجربے کی شکل میں وصول کر لیتا ہے اور روح ایک نیا قدم اٹھانے کے لیے تیار ہو جاتی ہے۔

ای طرح بخل اعظم کارنگ تمام شخص اکبر کور تگین کردیتا ہے اور اس کا حاصل پھر بخلی اعظم کے قریب بنی جاتا ہے۔ ان تجلیوں کے تجد د (یعنی نئی نئی بخلی ہے۔ اس سے نئی بخلی کے ظہور کا سامان بن جاتا ہے۔ ان تجلیوں کے تجد د (یعنی نئی نئی تجلیوں کے پید اہونے) سے اللہ تعالیٰ کی صفات پر کیا اثر ہو تا ہے ؟ اس سے فلسفہ کہ اللہ تعالیٰ کی صفات پر کیا اثر ہو تا ہے ؟ اس سے فلسفہ کہ بھی ہو اور میں ہوسکتی اور نہ انسان یہ سمجھ سکتا ہے کہ ان تجلیوں کا سلسلہ کب شروع ہوا اور کہاں ختم ہوگا۔ اس فلسفے کی انتہائی تی ہے کہ بخلی اللی کی شان کے ایک دورے کو جی میں سے شروع کر آخر تک پہنچادے۔

شخص اکبرکیسے ظاہر ہوا؟ اس کے متعلق مفصل علم انسان کی عقل میں نہیں آسکا اور نہ کو کی انسانی زبان ان حقیقوں کو اصلی شکل میں بتا سکتی ہے۔ لیکن دھند لی سی شکل میں اس سوال کے جواب کا خاکہ یوں کھینچا جاسکتا ہے کہ ایک چشیل میدان ہے جس میں سبزی کا نام و نشان نہیں ہے ، یکا یک اس میدان پر مینہ پڑتا ہے جس سے وہاں قسم قسم کی سبزیاں پیدا ہو جاتی ہیں ، اس کے تمام ترقی کا مدار مینہ پر ہے ، اس طرح شخص اکبر کے متعلق کہا جاسکتا ہے کہ جاتی پہلے پانی تھا پھر اس میں اللہ تعالی کی تجلیوں نے نے اثر پیدا کیے اور قسم قسم کے جسم پیدا کر دیئے ، زمین ، ستارے ، ہوا ، بجلی ، گرمی وغیرہ سب چیزیں اپنی اپنی جگہ پر کام کرنے لگ کئیں۔ گویا جس طرح مینہ بر سنے سے باغ میں طرح طرح کے پھول نکل پڑتے ہیں ، اس طرح اللہ کی رحمت نے ایک خاص اثر سے شخص اکبر میں مختلف قسم کی قوتیں پیدا کر دیں۔ طرح اللہ کی رحمت نے ایک خاص اثر سے شخص اکبر میں مختلف قتم کی قوتیں پیدا کر دیں۔ اور جس طرح مختلف پھول اپنی اپنی جگہ ایک دوسرے کے ساتھ مل کر ایک تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قوتیں مل کر ایک تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قوتیں مل کر ایک خاص تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قوتیں مل کر ایک خاص تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قوتیں مل کر ایک خاص تناسب اور خوبصورتی پیدا کر دیے ہیں ، اسی طرح شخص اکبر کی مختلف قوتیں مل کر ایک خاص تناسب اور خوبصورتی کے ساتھ کام کر رہی ہیں۔

- را زور تر 5: حُجَةِ اللهُ الْهَالْهَالِقَهَ اللهُ الْهَالْهَالِقَهَ اللهُ الْهَالْهَالِقَهَ اللهُ الْهَالْهَالِقَهَ ﴿ ٢٤

میں خصوصیت پیدا کر لیں توبڑھنے والا جسم حاصل ہوگا، اس میں خصوصیت بڑھالیں تو اس میں خصوصیت بڑھالیں تو جوان حاصل ہوگا، اس میں خصوصیت بڑھالیں تو جوان حاصل ہوگا، اس میں خصوصیت بڑھالیں تو جوان حاصل ہوگا، اس کے نیچ خاص خاص آدی لینی افراد آتے ہیں۔ جیسے زید، بکر، عمرووغیر و۔ ظاہر میں یہ مرتبے، نوع، جنس، فرد ملے جلے ہیں۔ مثلاً زید فرد بھی ہے، جنس بھی اور نوع بھی۔ حبثی جنس بھی ہے اور نوع بھی وغیر ہوغیر ہولیاں عمل ان مر جوں میں تمیز کر سکتی ہے اور ہر ایک خاصے کو اس چیز کی طرف منسوب کرتی لیکن عقل ان مر جوں میں تمیز کر سکتی ہے اور ہر ایک خاصے کو اس چیز کی طرف منسوب کرتی ہے جس کے لیے وہ ہے۔ مثلاً نوع کے خاصے نوع کو، جنس کے خاصے جنس کو اور ہر فرد کے خاصے فرد کو دیتی ہے۔ جب ہم ایک انسان کو دیکھتے ہیں اس میں طول، عرض اور عمق پایاجا تا ہے، ہم کہیں گے کہ یہ جسم کا خاصہ ہے۔ چو نکہ انسان میں جسمانیت موجو د ہے اس لیے وہ ہے۔ پھر کے خاصے پائے جاس لیے وہ ہے۔ اس میں خود حرکت کرنے کی قوت پائی جاتی ہے اس لیے وہ بڑھنے والا جسم بھی ہے۔ اس میں حواس اور زندگی پائی جاتی ہے اس لیے وہ حیوان بھی ہے۔ پھر انسان سوچ بچار کر سکتا ہے یہ انسان میں جو اس لیے خاص زمانے میں پید اہوا، خاص ماں باپ سے تعلق رکھتا ہے، اس لیے فرد ہے۔ یہ چیزیں اس کی خاصوصیت کی معلول ہیں یعنی کوئی خاصہ کہیں بیا جائے تواس کی علت وہ اس کی خاصے دور موجود وہوگی۔ ماحول میں پید اہوا اور خاص ماں باپ سے تعلق رکھتا ہے، اس لیے فرد ہے۔ یہ چیزیں اس کی خصوصیت کی معلول ہیں یعنی کوئی خاصہ کہیں بیا جائے تواس کی علت وہ اس طرور موجود وہوگی۔

آ محضرت مَنَّ النَّیْمَ نے بہت سی چیزوں کے خاصے بیان کیے ہیں اور ان آثار کو ان چیزوں کی طرف منسوب کیا ہے۔ جیسے فرمایا کہ تلبیہ جو ایک قسم کی خور اک ہے مریض کے دل کوراحت دیتا ہے۔ یا کلو نجی موت کے سواہر ایک مرض کے لیے شفاہے۔ یا اونٹوں کا پیشاب اور دودھ ان کے پیٹ کی بیاری کے لیے مفیدہے اور شہر م (ایک قسم کا اناج) بہت گرم چیز ہے۔

#### ۳) تدبیر

جب مخلوقات کا ایک مجموعہ وحدت اختیار کرلیتا ہے بعنی مختلف چیزیں آپس میں مل کر ایک بن جاتی ہیں تواس مرکب کی کئی صور تیں ممکن ہوتی ہیں۔ لیکن وہ حکمت عامہ کے اعتبار سے ایک بن جاق مصلحت کا استعال چاہتا ہے۔ اس مجموعے کو اس خاص مصلحت کے مطابق چلانا، اس میں اس مصلحت کے مطابق ضروری تصرف کرکے ایسا نتیجہ نکالناجو اس مصلحت عامہ کے قریب ہو، تدبیر کہلاتا ہے۔

الرُوُوشِ حَدَيْدُهُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْمُعَالِغَه عَلَى الْمُعَالِغَه عَلَى الْمُعَالِغَه عَلَى الْمُعَالِعُه عَلَى الْمُعَالِعُه عَلَى الْمُعَالِعُه عَلَى الْمُعَالِعُه عَلَى الْمُعَالِعُه عَلَى الْمُعَالِعُهُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعِلَّعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَلِعِ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَالِعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعِلَّعِ عَلَى الْمُعِلَّعِ عَلَى الْمُعِلَّعِلَى الْمُعَلِّعِ عَلَى الْمُعِلَّعِ عَلَى الْمُعَلِّعُ عَلَى الْمُعَالِعِ عَلَى الْمُعِلَّعِ عَلَى الْمُعِلَّعِلَّعُ عَلَى الْمُعِلَّعُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَّعُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَى الْمُعِلَّعِ عَلَى الْمُعِلَّعِلَّمِ عَلَى الْمُعِلَّعِلَمُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَى الْمُعِلَّعِلَمُ عَلَى الْمُعِلَّمُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَمُ عَلَمُ عَلَى الْمُعِلِّعِلَمُ عَلَى الْمُعِلِّعُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَمُ عَلَى الْمُعِلَّعِلَّعِلِمُ عَلَى الْمُعِلَّعُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَمُ عَلِي عَلَى الْمُعِلِمُ عَلَى الْمُعِمِّ عَلَى الْمُعِلَّعِلَمُ عَلَمُ عَلَى الْمُعِلَّمِ عَ

#### ۲) خلق

یہ ایک چیز سے دوسری چیز کے پیدا کرنے کانام ہے۔ جیسے آدم گومٹی سے بنایا اور جنوں (لینی نظرنہ آنے والی مخلوق) کو آگ کے شعلے سے پیدا کیا۔

## ہر چیز کا ایک طبعی خاصہ ہے:

یہ ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ اللہ تعالی نے اس دنیا میں جوجو چیزیں پیدا کی ہیں وہ مختلف نوع اور جنس کی ہیں اور ہر ایک نوع اور ہر ایک جنس کا الگ الگ خاصہ ہے۔ مثلاً انسانی نوع کا یہ خاصہ ہے کہ سوچ کر بات کرے، اس کے بدن پر لمبے لمبے بال نہ ہوں، قد سیدھا ہو، ایک دوسرے کی بات سمجھے۔ گھوڑے کی نوع کا خاصہ جنہنا ناہے، اس کے بدن پر بال ہوتے ہیں، قد سیدھا نہیں ہوتا، بات کو سمجھ نہیں سکتا۔ زہر کا خاصہ ہے کہ جو اسے کھائے وہ مر جائے۔ سوٹھ کا خاصہ گرمی اور خشکی ہے اور کا فور کا خاصہ ٹھنڈک ہے۔ اسی پر معدنیات، نباتات اور حیوانات کو قیاس کر لینا چاہیے۔

یہ بھی قانون طبعی ہے کہ اللہ تعالی نے جس چیز میں جو خاصہ رکھ دیاہے وہ اس سے الگ نہیں ہو سکتا اور یہ بھی طبعی امر ہے کہ جنس تو بہت عام چیز ہوتی ہے کیکن اسے خاص کرنے سے نوع کا اور نوع کو خاص کرنے سے فرد کا وجو دسمجھ میں آتا ہے۔ اسی طرح فرد کے خواص نوع کے خواص میں خصوصیت پیدا کرنے سے حاصل ہوتے ہیں۔ مثلاً انسانی نوع کے لیے کوئی رنگ ہوناضر وری ہے، یہ اس کا عام پہلو ہے لینی کوئی رنگ ہوا کر تا ہے۔ لیکن فرد میں وہ رنگ معین ہو جاتا ہے۔ مثلاً سیاورنگ یا گند می رنگ۔ غرض جنس میں خصوصیت پیدا کرنے سے نوع اور نوع جاتا ہے۔ مثلاً سیاورنگ یا گند می رنگ۔ غرض جنس میں خصوصیت پیدا کرنے سے نوع اور نوع

 <sup>●</sup> لفظ اللہ میں اللہ تعالیٰ کی ذات، اس کی صفات اور نام سب کے سب آجاتے ہیں۔ اگر اللہ کے ساتھ کوئی دوسری چیز ہو تو ظاہر ہے کہ اس کا الگ منیح ہوگا۔ اس صورت میں گویادہ اللہ سے پہلے موجود تھی، اس لئے ہیہ کہنا کہ اللہ سے پہلے کوئی چیز موجود نہ تھی۔ اس کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کے ساتھ کوئی اجنبی چیز نہیں تھی، تنہا اللہ تعالیٰ ہی تھا۔



لیے اللہ تعالیٰ نے حضرت نبی اکرم مُنَا اللہ تعالیٰ کے دل میں الہام کیا کہ وہ لوگوں کوبرے انجام سے ڈرائیں اور سیدھے راستے پر لانے کے لیے جہاد کریں تاکہ اس اجتماع میں سے ایک جماعت، جے اللہ پند کرتا ہے، تاریکیوں میں سے نکل کرنور کی طرف آ جائے۔

### قوتون كالكراؤاوراس كانتيجه

اس کی تفصیل بیہ کہ عام مخلو قات میں جو قو تیں رکھی گئ ہیں، وہ قو تیں اس مخلوق سے الگ نہیں ہوسکتیں۔ جب ان قوتوں میں نکر اؤہو تاہے تو حکمت اللی ان کے نکر اؤاور تصادم سے کئ نئ چیزیں پیدا کر دیتی ہے۔ ان نئ چیز وں میں سے بعض توخو داپنی ذات سے قائم ہوتی ہیں، (انہیں جو ہر کہتے ہیں) بعض کا وجو دکسی دوسر کی چیز کے وجو دکے ساتھ ہو تاہے (انہیں عرض کہتے ہیں) پھر عرض دوشم کے ہوسکتے ہیں۔

- (۱) جاندارول کے کام اور ان کے ارادے۔
- (۲) کام اور ارادے کے سوادوسرے اعراض۔

### خیر اور شر کیاہے؟

ان قوتوں کے ککر اؤسے جونئی چیزیں پیداہوتی ہیں، ان میں جو چیز اپنے سبب کے نقاضے پوراکرتی ہے، یعنی جس سبب سے وہ وجود میں لائی گئی ہے وہ حکمت یا مصلحت اس سے پوری ہوتی ہے تو کہا جائے گا کہ اس میں بھلائی (خیر) ہے اور جو سبب اس کے پیداہونے کا کارن بناہے اس کے نقاضے کے مطابق کام نہ دے یا اس کے خلاف کام کرنے، کو کہا جائے گا کہ اس میں برائی (شر) ہے جتنی چیزیں، (جو ہر اور عرض) پیداہوئیں ان میں شر نہیں۔ کیونکہ ہر ایک چیز اپنے پیدا کرنے والے سبب کا نقاضا پوراکرتی ہے یعنی وہ کام دیتی ہے جو اس سے چاہتے ہیں۔ اس لیے بیدا کرنے والے سبب کا نقاضا پوراکرتی ہے تعنی وہ کام دیتی ہے جو اس سے چاہتے ہیں۔ اس لیے وہ اچھی ہی ہے، کیونکہ اس کے بنانے کا مقصد بھی کا ٹنائی ہے۔ گوانسان کا قتل ہو جانالین جگہ براہو۔

## شر دور کرنے کے طریقے

ای طرح جب مجھی مخلو قات میں عارضی طور پر ایسی برائی پیدا ہو جائے، لیمیٰ جو چیز مصلحت کے موافق پیدا ہونی چاہیے تھی وہ بعض قوتوں کے جمع ہو جانے کی وجہ سے پیدا نہ ہواور



تدبير كي چند مثاليں

مثال نمبرا

دیکھیے مسلحت عامہ کا تقاضا ہے کہ انسان اور حیوان ایک مدت تک اس زمین پر زندہ
رہیں۔انسان اور حیوان کی زندگی نباتات پر مو قوف ہے اور زمین میں نباتات بغیر پانی کے پیدا
نہیں ہو سکتیں۔ زمین کا ایک حصہ ایسا ہے جہاں چشمے کا پانی طبعی طور پر نہیں پہنچ سکتا۔ ایسے
حالات میں اصل مقصد حاصل کرنے کے لیے اللہ تعالی سمند رسے پانی کے بخارات بھاپ اٹھا تا
ہے، انہیں اہر کی شکل میں جمع کر تاہے، پھر ان بادلوں سے مینہ برسا تاہے جس سے زمین کی
جڑی ہو ٹیاں آئی ہیں۔ یہ تمام عمل تدبیر کہلا تاہے جو اس مصلحت کو پورا کر تاہے کہ جو انسان اور
حیوان کی زندگی کے لیے ایک زمانے تک قائم رکھنے کے لیے ضروری ہے۔

#### مثال نمبر ٢

حضرت ابراہیم عَلَیْمِ الله الله وان کے دشمنوں نے آگ میں ڈال دیالیکن حکمت الہی نے آگ میں دال دیالیکن حکمت الہی نے آگ میں ایساتصرف کیا کہ وہ ان کے لیے مختدی بن گئ، تاکہ وہ ایک زمانے تک زندہ رہیں۔ یعنی ایک طرف تو ابراہیم کازندہ رہنا اجتماع انسانی کی عام مصلحت کا نقاضا ہے، دوسری طرف آگ کا خاصہ جلانا ہے۔ اب ضروری ہے کہ اس آگ میں تصرف کیا جائے۔ مثلاً اس میں الی مختدی لطیف ہواداخل کر دی جائے کہ اس کی مختدک آگ کی گرمی پر غالب آ جائے۔ اس تصرف کا متدیر ہے۔

مثال نمبر ۳

سیدناایوب علیہ کے بدن میں مرض کامادہ جع ہو چکاتھا، اللہ تعالی نے وہاں ایک ایساچشمہ ظاہر کر دیاجس کی (معدنی)خاصیتوں سے ان کو مرض سے شفاہو گئی۔

مثال نمبرته

زمین کے تمام انسانوں کی اجماعی حالت اللہ تعالیٰ کی نظر میں ناپیند تھی۔ان کے علاج کے



سم) البام

خدا تعالی جب کسی قوم کو اٹھانا چاہتا ہے تواس قوم کے ان لوگوں کو جن کے دل زیادہ صاف ہوں، بعض تعلیمات الہام کر تاہے اوروہ ان تعلیمات پر عمل کرنے والی ایک جماعت تیار کرتے ہیں اور انقلاب برپاکر کے نیانظام قائم کر لیتے ہیں۔

الہام بھی سیدھااس شخص کو ہو تاہے جو مصیبت میں پھنساہوا ہو، کبھی اس کے لیے کسی دوسرے شخص کو ہو تاہے۔

قرآن تھیم نے تدبیر کی اتنی مثالیں دے دی ہیں کہ ان پر بڑھانے کی ضرورت نہیں ہے۔ ہے۔



دوسری چیز جومصلحت کے خلاف ہے پیدا ہو جائے، تواللہ تعالیٰ کی مہر بانی جو اسے اپنی مخلوق پر ہے، نقاضا کرتی ہے کہ اس عارضی قباحت یا خرابی کو دور کر کے مصلحت عام کے مطابق حالت پیدا کر دے اور یہ اس کے لیے مشکل نہیں ہے۔ کیونکہ وہ ہر ایک چیز پر بر اور است قدرت رکھتا ہے اور ہر ایک چیز وادراس کے باطن (اندر) کو بر اہر است جانتا ہے۔ وہ مفید حالت پیدا کرنے کے لیے ان چیز دل اور ان کی قوقوں میں قبض، بسط، احاطہ اور الہام کے ذریعے تصرف کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ اچھی حالت پیدا ہو جاتی ہے جے وہ پہند فرما تا ہے۔

## ا) قبض

قبض سے مرادیہ ہے کہ کا کنات کی جو قوتیں اللہ کی حکمت کی عام مصلحت کے خلاف کام کررہی ہوں انہیں روک دینا۔ مثلاً کسی ملک میں قحط ڈالنا ہو تو بارش کرنے والی ہو اور کو اس کی طرف چلنے سے روک دیتا ہے۔

#### ۲) بسط

اس سے مرادیہ ہے کہ جب حکمت الی کوئی خاص نتیجہ پیدا کرناچاہتی ہے اور دیکھتی ہے کہ وہ نتیجہ پیدا کرناچاہتی ہے اور دیکھتی ہے کہ وہ نتیجہ پیدا کرنے والی قوت کمزورہ تو دوسری قوتوں کواس کی مدد کے لیے تیار کر دیتی ہے۔ مثلاً جب اللہ تعالیٰ کسی محکوم قوم کواٹھاناچاہتا ہے قوحاً کم قوم کوجنگ میں مبتلا کر دیتا ہے اور وہ مجبور ہوجاتی ہے کہ محکوموں کو مسلح کر کے جنگ میں بھیجے اوران کے بعض عقلندوں کو سائنس کے وہ راز بتائے جن سے کام لے کر وہ سامان جنگ تیار کریں۔ اگر وہ جنگ نہ ہوتی تو حاکم قوم کبھی محکوم قوم کوئی باتیں حاصل کرنے اور جنگ کے آلات کا استعمال سیکھنے میں مدد تی۔ خدد تی۔

#### ۳) احاطه

اس کامطلب میہ کہ ایک عضر کو دوسری شکل میں بدل دینا تا کہ اصل مطلب حاصل ہو جائے۔ مثلاً جب اللہ تعالیٰ مینہ کے قطروں کو بادلوں میں جمع کرناچا ہتاہے تو بادلوں میں آپس میں رگڑ پیدا ہوتی ہے اور میر گڑ بکل کی شکل اختیار کر لیتی ہے پھر بجلی سارے بادلوں میں دوڑ کر قطروں کو جمع کر دیتی ہے۔



جوچیز ہمارے خیال میں موجو دہے اسے ہم دوطرح سوچ سکتے ہیں۔

ا) ہم جانے ہیں کہ وہ مثالی چیز ہے اور اسے خارجی دنیا کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے،اس وقت ان چیز وں کو اصل ناموں سے یاد کر نامجاز ہو گا حقیقۂ نہ ہو گا۔ مثلاً ہم سورج کا تصور خیال میں لاتے ہیں اور پھر اس خیالی صورت کو سورج کہتے ہیں۔ یہ ویسا ہی ہے جیسے کا غذ پر شیر کی تصویر پر تھینچی ہو اور ہم اسے شیر کہیں۔

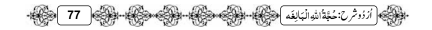
۲) ہم خیالی چیزوں کا تصور کریں، گر ہمیں یہ تمیز نہ ہو کہ یہ خیالی ہیں۔ جیسے خواب میں سمندر کو دیکھ کر ہم سمندر ہی کہتے ہیں۔اس وقت ہم یہ لفظ اس کے حقیقی اور اصلی معنوں میں استعال کرتے ہیں۔

اسی طرح عالم مثال اگرچہ شخص اکبر کے اعتبار سے خیال کا درجہ رکھتا ہے۔ لیکن جس شخص کی سارے شخص اکبر پر نظر نہ ہو، وہ اسے حقیقی عالم سمجھتا ہے، یہاں تک کہ وہ اسے مادی عالم سے بھی زیادہ پائید ارپا تا ہے۔ اس کے نزدیک جس قدر چیزیں مادی دنیا میں موجود ہیں وہ اصل میں توعالم مثال میں موجود ہیں، مادی دنیا میں ان کے عکس یاسائے آئے ہوئے ہیں۔

## عالم مثال کے طبقے

مسلمان محیم عالم مثال کومادی دنیاسے بہت زیادہ لطیف مانتے ہیں۔ اس لئے وہ کہتے ہیں کہ وہ اس جہان سے "اوپر"ہے۔ اس طرح عالم مثال کے مختلف طبقے ہیں جن میں سے ایک دوسرے سے زیادہ لطیف اور قوی ہے۔

عالم مثال کا ایک نچلاطقہ ایسا ہے جس میں انسانوں کے عقیدوں کی تا ثیر سے خاص خاص صور تیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ کوئی ساکام ہو جس پر انسانوں کی ایک بڑی جماعت جمع ہو جائے اور اسے پختہ عقیدہ بنالے، خواہ وہ بات سچی ہویا جھوٹی، اس اجتماع سے عالم مثال کے نچلے طبقے میں ایک صورت پیدا ہو جاتی ہے۔ جس کے ساتھ اس عقیدے کے ماننے والے تعلق پیدا کر کے کچھ فائدہ حاصل کر سکتے ہیں۔ لیکن عالم مثال کا ایک اوپر کا طبقہ ہے جس میں حق کے سوااور کوئی چیز جگہ نہیں پکڑ سکتی۔ انبیاء اور حکماء الہی کا تعلق اس مرکز کے ساتھ ہو تاہے۔



#### دوسراباب

# عالم مثال

اس باب کامضمون سمجھنے کے لیے ضروری معلوم ہوتا ہے کہ شاہ اساعیل شہید الھے کی تصنیف عبقات کے مخلف مو تعول سے مخلف کارے جمع کر دیئے جائیں۔

## عالم مثال كياہے؟

ایک انسان کی دماغی قوتوں پر نظر دوڑائے، حواس (Senses)کا مجموعہ کہیں اس کے دماغ میں مرکز پیدا کر لیتا ہے اسے حس مشتر ک (Common Sense) کہتے ہیں اس کے دماغ میں مرکز پیدا کر لیتا ہے اسے حس مشتر ک (Imagination) کہتے ہیں اس کے فرد یعے انسان صور توں کو بعد ایک قوت ہے جس کانام خیال (Colour) ہے، اس کے ذریعے انسان صور توں کا در کر وہادہ (Farm) نہ ہو۔ تیسر کی قوت کانام دہم (Fancy) موجو دہو۔ مگر وہ مادہ (Matter) نہ ہو۔ تیسر کی قوت کانام دہم (Cognition) کر سکتا ہے۔ اس کے بعد ہے، اس سے انسان خاص خاص چیزوں کا ادراک (Cognition) کر سکتا ہے۔ اس کے بعد ایک چوضی قوت ہے جس کانام عاقلہ (Reason) ہے۔ یہ ان چیزوں کا ادراک کرتی ہے جو مادے سے یاک ہوں۔

سلسله کائنات میں ایک ایساعالم مان لیاجائے جو "فخص اکبر"سے وہی نسبت رکھتا ہے جو عقلی صورت ہمارے دماغ سے۔ وہ صورت مادے سے پاک ہوتی ہے۔ اسے عالم ارواح (Spiritual World)

اسی طرح اس سلسله کائنات میں ایک اور عالم فرض کیجئے جس کی شخص اکبر کے ساتھ وہی نسبت ہے جو خیالی صور توں کی ہمارے دماغ کے ساتھ ہے۔ اس میں شکل اور مقدار بھی پائی جاتی ہے اور یہ بھی کہا جاتا ہے کہ اس طرف ہے یا اس طرف لیکن مادہ نہیں ہوتا۔ اسے عالم مثال (Super Material) کہتے ہیں۔



کہ بیہ ہر موٹی اور تھوس چیز کے آرپار گزر جاتی ہے۔ایسے ہی طبعیاتی دنیاسے اوپر کی دنیامیں جو واقعات پیش آتے ہیں انہیں حل کرنے کے لیے واسطے کے ماننے کی ضرورت ہے جس کانام عالم مثال رکھا گیا ہے۔

## عالم مثال كاذ كر حديث اور قرآن ميں

واضح رہے کہ بہت سی احادیث سے یہ سمجھ میں آتا ہے کہ اس کا نتات میں ایک ایساعالم بھی موجود ہے جو اس مادی عالم کی طرح نہیں ہے بلکہ عضریت یامادیت سے پاک ہے۔ جن چیزوں کی اس مادی دنیا میں کوئی شکل اور صورت نہیں ہے، چینے علم، موت وغیرہ ان چیزوں کے لئے بھی اس عالم میں مناسب صور تیں موجو دہیں اور جب کوئی چیز اس دنیا میں وجو دمیں آتی ہے توایک طرح سے وہ پہلے اس عالم میں وجو دمیں آئی ہے۔ اس عالم کوعالم مثال کہتے ہیں۔ جو چیز مادی دنیا میں وجو دمیں آتی ہے اس کی نسبت یہ کہنا صحیح ہو تا ہے کہ بیروبی چیز ہے جو عالم مثال میں وجود میں آتی ہے اس کی نسبت یہ چیزیں الی ہیں جنہیں عام لوگ جسمانی نہیں عالم مثال میں قال چیز تھی۔ ایسے بی بہت سی چیزیں الی ہیں جنہیں عام لوگ جسمانی نہیں مائے دہ اپنی جگھ چھوڑ کرنے جاس دیا میں اتی ہیں اور سب لوگ انہیں نہیں دیکھ سکتے ہیں، البتہ عاص خاص خاص خاص لوگ انہیں دکھ کے ہیں۔ جیسے حدیثوں میں ذکر آتا ہے کہ:

ا) آ محضرت مَالَّ الْمُنْ فرمات ہیں کہ جب الله تعالیٰ نے رشتہ داری کو پیدا کیا تواس نے فریاد کی کہ مجھے رشتہ داری کے کاشنے والوں سے پناہ دیجئے۔

۲) سور کرنقرہ اور سورہ آل عمران، قیامت کے روز دوبادلوں کی شکل میں آئیں گی یاالیے جیسے پر ندوں نے پر اباندھا ہو۔جولوگ ان سور توں کی تلاوت کیا کرتے ہوں گے ان کی طرف سے وہ مدافعت کریں گی لیعنی ان کو اللہ تعالی کے غضب سے چھڑانے کی کوشش کریں گی۔

۳) قیامت کے روز انسان کے اعمال آئیں گے۔ پہلے نماز، پھر صدقہ، پھر روزه۔

۴) معروف (نیکی) منکر (بدی) دو مخلوق ہوں گے جو قیامت کے دن لو گوں کے سامنے کھڑے کر دیئے جائیں گے۔معروف اپنے دوستوں کو جو نیکی کر چکے ہوں گے خوشنجری دے گا اور منکر اپنے دوستوں کو جوبدی کر چکے ہوں گے دور! دور! کچ گااور وہ اس کے سوااور پچھ نہ کر سکیں گے کہ منکر کو چھٹ جائیں۔

۵) قیامت کے دن دنیا ایک بڑھیا کی شکل میں لائی جائے گی جس کی آئھیں نیلی اور



ساءاور افلاك

عالم مثال کے اوپر کے طبقوں کوساء کہتے ہیں اور نچلے طبقوں کوجو فضااور اس عالم شہادی یا عالم مثال کے ایک طبقے کانام ہے۔ لیکن بعد میں ارسطو وغیرہ کے فلفے کے اثر سے افلاک کہاجانے لگا۔

## عالم مثال میں نزول اور صعود

ایک چیز عالم مثال کے اوپر کے طبقے میں موجو دہے۔جب اس کا عکس نچلے طبقے میں آتا ہے، اسے نزول کہاجاتا ہے یعنی وہ چیز تواس او نچے طبقے ہی میں رہتی ہے مگر اس کا مثل یا عکس نچلے طبقے میں کوئی چیز موجو دہواور اس کی مثل اوپر کے طبقے میں بن جائے تواسے صعود (چڑھنا) کہتے ہیں۔ میں بن جائے تواسے صعود (چڑھنا) کہتے ہیں۔

### عالم مثال کے ماننے کی ضرورت

مولانااسا عیل شہید کہتے ہیں کہ جو شخص عالم مثال کونہ مانے دہ اہل سنت میں محقق شار نہیں ہو سکتا۔ کیو نکہ اسے قر آن اور حدیث کی ہز ارسے زیادہ ہاتوں کی ایسی تاویل کرنی پڑے گی جو بہت دور جا پڑے گی۔ پس جو شخص قر آن شریف اور حدیث کے تفصیلی طور پر پڑھنے پر پڑھانے کی طرف متوجہ ہو، اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنااعتقادیہ بنائے کہ جو چیزیں عالم محسوس (مادی دنیا) میں پیدا ہوتی ہیں، اس کا اس دنیا میں آنے سے پہلے اللہ تعالیٰ کے ہاں ایک قسم کا وجو دہو تاہے اور جب یہ چیزیں اس مادی دنیا سے غائب ہو جائیں گی تواس کے بعد بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کا کسی قسم کا وجو درہے گا اور بعض کمی چوڑی چیزیں ہیں جو اس عالم کے چھوٹے تعالیٰ کے ہاں ان کا کسی قسم کا وجو درہے گا اور بعض کمی چوڑی چیزیں ہیں جو اس عالم کے چھوٹے کیا کے بال ان کا کسی قسم کا وجو درہے گا اور بعض کمی چوڑی چیزیں ہیں جو اس عالم کے چھوٹے کیا ہے ایک مقتل کو ایک واسطے (Medium) کا ماننا ضروری ہے۔ علم طبعیات میں اس کی مثال اثیر (Ether) کی ہے کہ روشنی، برق اور مقناطیس وغیر ہ کی لہروں کے ایک جگہ سے دوسری جگہ میں کہ کو شش کے بیچنی ہیں تو کسی عقل مند نے تجویز کیا کہ ان کے ایک جگہ سے دوسری جگہ چینینے کا ضرور کوئی دریے واسطے کا نام اثیر (Ether) کی کہ بیٹے کا ضرور کوئی دریے یا واسطے کو ان کے ایک جگہ سے دوسری جگہ چینینے کا ضرور کوئی دریے یا واسطے کا نام اثیر (Ether) کی گیا۔ اب اس کی نسبت یقین کیا جاتا ہے دوسری جگہ جاتی کیا جاتا ہے دیا واسطے کا نام اثیر (Ether) کی کھا گیا۔ اب اس کی نسبت یقین کیا جاتا ہے دریہ یا واسطے ہے۔ اس واسطے کا نام اثیر (Ether) کو کھا گیا۔ اب اس کی نسبت یقین کیا جاتا ہے دوسری جگہ جنگنے کا ضرور کوئی

المنافقة الله التاليقة الت

۱۴) فرمایا که کوئی مصیبت اترتی ہے تو دعااس ہے کشتی کر کے اسے گرادیتی ہے یعنی دعا مصیبت کود فع کردی ہے۔

۵۱) فرمایا که الله تعالی نے عقل کو پیدا کیاتو فرمایا که سیدهامنه کرے کھڑی ہوجا۔ چنانچہ وہ سیدها منه کرکے کھڑی ہو گئ۔ پھر اسے فرمایا کہ پیٹھ پھیر کر کھڑی ہوجا۔ چنانچہ وہ ای طرح کھٹری ہوگئ۔

١٦) فرما ياكه به دوكتابين الله تعالى كى طرف سے بين چنانچه آپ مَثَالَيْنِمُ نے دونوں کتابیں لو گوں کو د کھائیں چھروہ غائب ہو گئیں۔

ا) فرمایا که موت میند هے کی شکل میں لائی جائے گی اور جنت اور دوزخ کے در میان ذن کردی جائے گی۔

١٨) قرآن تحكيم مين بھي الله تعالى نے فرمايا ہے كہ ہم نے مريم كى طرف روح كو بھيجا تو وہاس کے سامنے ایک بورے انسان کی صورت میں گیا۔

19) آخضرت مَا لَيْنَا كُلُ كَا احاديث من بيات مشهور ہے كه جرائيل آپ مَا لَيْنَا كَا كِي یاس آتے تھے، آپ مُنالِّنْ اللہ اسے دیکھتے تھے اور اس سے باتیں کرتے تھے، لیکن دوسرا کوئی تخض اسے نہ دیکھاتھا۔

۲٠) حدیث میں آتاہے کہ قبرستر ہاتھ طول اور ستر ہاتھ عرض کے برابر وسیع کردی جائے گی یا اتنی تنگ کر دی جائے گی کہ میت کی پسلیاں ایک دوسرے سے فکر اجائیں گی۔

۲۱) فرشة قبر ميں ميت كے ياس آتے ہيں اور اس سے يو چھتے ہيں۔

۲۲) قبر میں میت کاعمل ایک خاص شکل میں ظاہر ہو تاہے۔

٢٣) موت ك قريب فرشة انسان ك ياس آت بين اور ان ك ما تعول مين ريشم يا ٹاٹ ہو تاہے۔

۲۴) فرشتے میت کو قبر میں لوہے کے ہتھوڑوں سے مارتے ہیں اور وہ استے زور سے چیختا ہے کہ مشرق اور مغرب میں اس کی آواز سنائی دیتی ہے۔ وَ الرُّووشر حَاجَةُ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَمَا لَا مُعَالِهِ مِنْ اللَّهِ الْبَالِغَهِ اللَّهِ الْبَالِغَةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه

دار هیں بری بری اور صورت شکل نہایت ہی مروہ ہوگ۔

٢) الله تعالى قيامت كروزتمام دنول كواپني اصلى حالت يرپيداكرے كا\_چنانچه جمع كا دن روشن ہو گا۔

 کیاتم دیکھے ہوجو کچھ میں دیکھاہوں؟ میں تمہارے گھروں میں آپس میں لڑنے کے موقع اس کثرت سے پیداہوتے دیکھ رہاہوں جیسے بارش کی بوندیں پرتی ہیں۔

٨) معراج كى حديث ٩ ميں ہے كه آپ مَنَّالْتَيْزُ كو چار نهريں د كھائى ديں، دوز مين كے اندر بہتی تھیں اور دوسطے کے اوپر، میں نے کہا جبریل! یہ کیابیں؟ اس نے کہا کہ جو ندیال اندر بہہ رہی ہیں وہ تو جنت میں جارہی ہیں اور جو اوپر بہہ رہی ہیں ان میں سے ایک نیل ہے اور دوسری فرات۔

 ۹) کسوف کی حدیث میں ہے کہ مجھے میرے اور قبلے کی دیوار کے چھیں جنت اور دوز خ کی صورت دکھائی گئی۔ ظاہر ہے کہ آپ کے اور قبلے کی دیوار کے در میان اتنا تھوڑافاصلہ تھا کہ جنت ودوزخ این اصلی لمبائی چوڑائی کے ساتھ اس جگہ نہیں ساسکتیں۔

١٠) اى مديث ميں ہے كه آپ نے ہاتھ بڑھايا كه جنت كے الكور كاايك خوشہ لے ليں اوراس میں ہے کہ آپ مُنافِیْم آگ کی لیٹ کے سبب پیچے ہٹ گئے اوراس کی گرمی کے سبب سے آپ کاسانس تیز ہو گیا۔

۱۱) آپنے دوزخ میں اس آدمی کو دیکھاجو حاجیوں کی چیزیں چرایا کرتا تھااور اس عورت کو بھی دیکھاجس نے بلی کو ہاند ھے رکھا یہاں تک کہ وہ بھو کوں مرگئی۔

١٢) آپ مَنَا لَيْنَا لَمُ فَي جنت مِين اس زناكرانے والى عورت كو ديكھا جس نے پياسے كتے كو

۱۳) جنت کے گر د مکروہ چیزوں کی باڑلگائی گئے ہے اور جہنم کے گر دخواہشات پیدا کرنے والی چیزوں کی باڑلگائی گئی ہے۔

🗨 یعنی وہ حدیث جس میں آمخصرت مَاللَّیْمُ کے معراج کاذکر ہے۔معراج سے مراد آمخصرت مَاللَّیْمُ کی روحانی دنیا کی سیر ہے۔(مرتب)

web: www.hikmateguran.org



حضرت عبد الله بن مسعود • والنفؤ نے قرآن حکیم کی اس آیت کا حل کہ: یَوَمَ تَالِیْ السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُّبِیْنِ (وخان ۱۰) (جب آسان وھوئیں کی شکل میں نکل آئے گا۔) اس کے قریب بتایا ہے اور فرمایا ہے کہ اس زمانے میں مکہ والوں میں اس قدر قحط پڑا کہ جب کوئی شخص کھڑا ہو کر آسان کی طرف دیکھا تھا تواسے بھوک کے سبب سے دھواں ساد کھائی دیتا تھا۔

ابن ماجشون المحسے نقل کرتے ہیں کہ احادیث میں جو اکثر آتاہے کہ اللہ تعالیٰ ایک جگہ سے دوسری جگہ جاتا نظر آئے گا اور محشر میں بھی کسی طرح نظر آئے گا بھی کسی طرح ،اس سب کے معنے یہ ہیں کہ وہ اپنی مخلوق کی آ تکھوں میں تصرف کر دے گا جس سے انہیں ایسا دکھائی دے گا کہ گویااللہ تعالیٰ نیچ اتر آیاہے ،اس نے بخل فرمانی ہے اور وہ اپنی مخلوق کے ساتھ رازداری کی باتیں کر رہاہے اور انہیں بلاواسطہ مخاطب فرمارہ ہے۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ اپنی عظمت اور بزرگی پر اپنے اصل حال میں قائم ہوگا ،اس میں کوئی فرق نہ آیا ہوگا نہ اس نے جگہ بدلی ہوگی نہ شکل۔ یہ سب بچھ اس لیے ہوگا کہ لوگ سمجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ ہر ایک چیز پر پوری پوری وری قدرت اور اختیار رکھتا ہے۔

#### استعاره (۳)

اس قسم کی احادیث کو کوئی اور معنی سجھنے کے لیے مثال قرار دیاجائے۔

جو شخص ان احادیث کو تئیسرے درجے میں لیتا ہے بعنی ضرورت کے وقت اور معنی لینے کا قائل ہے ہم اسے اہل حق میں شار نہیں کرتے۔

امام غزالی کی تصر تک

امام غزالی قبر کے عذاب کامسکلہ بیان کرتے ہوئے یہ تینون با تیں صاف میان کرتے ہیں۔ چنانچہ ان کابیان بیرے:

"اس قتم کی احادیث کے ایک ظاہری معنی جو صحیح ہیں ان میں بھید کی باتیں ہیں جو ان

• حضرت عبدالله بن مسعود: ایک مشهور صحابی • این ماجشون: مالکی امامول میں سے ایک بڑاامام۔



۲۵) کافرپراس کی قبر میں ۱۹۹ ژدھے مقرر کر دیئے جاتے ہیں جو اسے کا ٹنے اور ڈستے رہیں گے یہاں تک قیامت آ جائے۔

۲۲) فرمایا کہ جب میت کو قبر میں داخل کیاجاتا ہے تواسے ایسامحسوس ہوتاہے گویا کہ سورج ڈوینے کو ہے کہ اس میں مل کر بیٹھ جاتا ہے اور کہتاہے کہ جھے نماز پڑھنے دو۔

۲۷) احادیث میں کثرت سے آیا ہے کہ اللہ تعالی قیامت کے روز لوگوں کے لیے مختلف صور توں میں مجلی فرمائے گا۔

۲۸) یہ بھی وارد ہو چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ انسان کے ساتھ بغیر کسی تر جمان کے باتیں ارے گا۔

اسی طرح اور بہت میں روانیتیں ہیں جن کی کثرت کی وجہ سے یہاں لانا ممکن نہیں۔ جو شخص ان احادیث پر نظر ڈالٹا اور غور و فکر کر تاہے اسے تین باتوں میں سے ایک نہ ایک کوماننا پڑتا ہے۔

#### ظاہری معنی(۱)

وہ ان کے ظاہری معنے مان لے تو پھر اس قتم کے عالم (عالم مثال) کو ماننے پر، جس کا ہم فی نے ذکر کیا ہے مجبور ہو جاتا ہے اور ہے وہ بات ہے جو حدیث کے عالموں کے قاعدے کے مطابق ہے۔ یعنی جب تک کسی حدیث کے ظاہری معنی کو عقل کے لحاظ سے ناممکن نہ سمجھیں اور اس کا کوئی حل تلاش کر سکیں اسے ظاہری معنوں ہی میں لیتے ہیں۔ سیوطی نے ایساہی لکھا ہے اور ہم اس کے قائل ہیں۔

#### فریب نظر (۲)

کوئی شخص یوں سمجھے کہ دیکھنے والے کو یہ چیزیں اس طرح نظر آئیں گی اور اس کی نگاہ کے سامنے ایسی شکل پیش ہوجائے گی۔اگر چہ اس کی حس (دیکھنے کی طاقت) کے باہر ان کا کوئی وجود نہیں ہوگا۔



حقیقت میں اس تکلیف سے مراد ہے جو سانپ کے ڈسنے سے پید اہوتی ہے توخواہ سانپ خارج میں موجود ہویاانسان کے مخیل میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

(۳) یہ ظاہر ہے کہ اصل میں سانپ کی ذات سے کوئی درد وغیر ہ پیدا نہیں ہوتا۔ بلکہ تکلیف دینے والی وہ چیز ہے جے ہم سانپ کا زہر کہتے ہیں۔ پھر زہر بھی اپنی جگہ درد نہیں ہے بلکہ درد سے مراد تکلیف کا وہ احساس ہے جو زہر سے پیدا ہوتا ہے۔ اب فرض کرو کہ درد کا ایسا ہی احساس بغیر زہر کے پیدا ہوجائے تو تکلیف پورے معنوں میں محسوس ہوگی اور اسے سانپ کی احساس بغیر زہر کے پیدا ہوجائے تو تکلیف پورے معنوں میں محسوس ہوگی اور اسے سانپ کے ڈسنے ہی کی طرف منسوب کیا جا گا۔ کیو نکہ اس تکلیف کی اس وقت تک پوری طرح سمجھ نہیں آسکتی جب تک اسے اس سبب کی طرف منسوب نہ کیا جائے جو اسے عام طور پر پیدا کر تا ہے۔ (مثلاً مٹھاس کا ذائقہ کسی میٹھی چیز کی طرف منسوب کے بغیر سمجھ میں آہی نہیں سکتا اور گلاب کی سی خوشہو سو تکھتے ہی گلاب کا تصور آ جانا طبعی چیز ہے) اسی طرح انسان کے اندر جو مہلک صفتیں اور عاد تیں پیدا ہوجاتی ہیں وہی موت کے وقت ایز ااور تکلیف دینے والی بن جاتی ہیں اوران کا در د سانپ و غیر کے ڈسنے کے مشابہ ہو تا ہے گو اصل میں سانپ وہاں موجو د نہیں ہوتا۔ "



لوگوں کو نظر آتی ہیں جن کے دل روشن ہیں۔ اس لیے اگر کوئی شخص جو ان احادیث کا اصل مطلب نہ سمجھ سکے، وہ ان کا انکار نہ کرے بلکہ اسے ایمان کا کم سے کم در جہ لیخی الی باتوں کو پچ مان لین، پیدا کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔ اگر کہا جائے کہ ہم کافر کو اس کی قبر میں ایک عرصے تک دیکھتے رہتے ہیں اور جو پچھ احادیث میں آیا ہے اس میں سے ہمیں پچھ بھی نظر نہیں آیا، تو مشاہدے کے خلاف کوئی بات کیسے مان لیں؟ اس کا جو اب یہ ہے کہ اس قسم کی باتوں کو مائے کے تین در ہے ہیں۔

(۱) جوسب نے ظاہر، صحیح اور جھڑوں سے خالی ہے وہ تو یہ ہے کہ یہ مان لیاجائے کہ واقعی سانپ موجود ہیں اور وہ میت کوڈس رہے ہیں لیکن ہم انہیں نہیں دیکھ سکتے۔اس لیے کہ ہماری آ تکھیں غیر مادی دنیا(عالم ملکوت) کی چیزیں دیکھنے کی طاقت نہیں رکھتیں اور آخرت کے متعلق جو ذکر آیا ہے اس کا تعلق غیر مادی دنیا(عالم ملکوت) ہی سے ہے۔ کیا تم دیکھتے نہیں کہ صحابہ جر کیل کے آنے پر ایمان رکھتے تھے گروہ اسے دیکھتے نہیں تھے ؟ اور وہ یہ بھی مائے کہ صحابہ جر کیل کے آنے پر ایمان رکھتے تھے گروہ اسے دیکھتے نہیں۔ جو شخص جر کیل کے آنے کا بقین نہیں رکھتا اس کے لیے قبر کے مسئلے کی نسبت یہ زیادہ ضروری ہے کہ وہ وہی اور فرشتوں کے متعلق اپنا ایمان درست کرے۔اگر تم اسے جائز سجھتے ہو کہ رسول اللہ مَثَّالَیٰ ہُنِیْ ایک چیز کو دیکھ لیں جے دوسرے لوگ نہ دیکھ رہے ہوں تو میت کے حق میں یہ کیوں جائز قرار نہیں دیتے کہ لیں جے دوسرے لوگ نہ دیکھ رہے ہوں تو میت کے حق میں یہ کیوں جائز قرار نہیں دیتے کہ چیزیں ہیں ؟ جیسے فرشتے اس دنیا کے انسانوں اور حیوانوں کی طرح نہیں ہیں اس لیے نظر نہ آتے ہوں کہ وہ دوسری دنیا کی چیزیں ہیں ؟ جیسے فرشتے اس دنیا کے انسانوں اور حیوانوں کی طرح نہیں ہیں اس لیے نظر نہیں آتے۔ویے بی سانپ اور بچھوجو قبر میں ڈستے ہیں ہماری دنیا کے سے نہیں ہیں۔ جو عام طور پر ہم میں نہیں جیس کے ہیں، وہ ایک دوسرے حاسے ہی سے دکھائی دے سکتے ہیں جوعام طور پر ہم میں نہیں جیس کے ہیں، وہ ایک دوسرے حاسے ہی سے دکھائی دے سکتے ہیں جوعام طور پر ہم میں نہیں بیاجاتا۔

(۲) سوئے ہوئے آدمی کا تصور کرو۔وہ مجھی خواب میں دیکھتاہے کہ اسے سانپ ڈس رہا ہے۔ اس سے اسے تکلیف ہوتی ہے، یہاں تک کہ مجھی وہ چیخ اٹھتاہے اور اس کی پیشانی پر پیشہ آجاتاہے، بلکہ وہ بڑے زورسے اپنی جگہ سے ال جاتاہے، وہ یہ سب کچھ اپنے اندر دیکھ رہا ہے اور اس سے ویسے بی تکلیف اٹھا تاہے جیسے جاگنے کی حالت میں اٹھا تاہے، حالا نکہ ہم اس کے ادر گر دکوئی سانب نہیں یا تے۔ لیکن وہ سمجھتا ہے کہ سانب یقیناً موجو دہے اور جب عذاب

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



واضح طور پر دیکھ سکتی ہے۔ اس موقع کو خاص کرنے میں ہمارامطلب یہ ہے کہ انسانی جماعت (نوع) کو اللہ تعالی سے جو تعلق ہے فقط اسی نقطے پر بحث کی جائے۔ یعنی اس نقطے پر جہاں سے نوع انسانی پر اللہ تعالی کا فیض برس رہاہے۔ باتی تمام عالم کے تعلقات کو اتناہی سمجھیں گے جتنا ہمارے مسکلے سے تعلق ہوگا۔

#### انسان اكبر

اب فرض بیجے کہ عرش کے نیچ بھی اس نورانی جگہ کے قریب تمام انسانوں کی انسانیت کا ایک مجسمہ موجود ہے۔ اسے صوفیوں کی اصطلاح میں انسان اکبر یاامام نوع انسانی کہتے ہیں۔
اس انسان اکبر کے دل ودماغ پر مجلی اعظم کی ایک مجلی پڑتی ہے۔انسانی نوع کا اس انسان اکبر کے ساتھ ایسا تعلق ہے کہ اس کے بغیر وہ اپنی زندگی بسر کرہی نہیں سکتی۔ اسی طرح سے حیوانوں کی ہر ایک نوع کا ایک امام وہاں موجود ہے اور ہر ایک نوع کے ہر ایک فر دکا اپنے الپنے امام دہاں موجود ہے اور ہر ایک نوع کے ہر ایک فر دکا اپنے الپنے امام کے ساتھ تعلق ہے۔ وربیع نیمن کے دریعے سے تعلق ہے۔

انسانی نوع کے اندرونی اجزایعنی افراد میں تعلق پیدا کرنے والی بھی یہی قوت ہے۔ پھر انسان اکبر کے وجو د کے اندر ہر قسم کی قوت کے الگ الگ مر کز ہیں۔ ہر ایک مر کز کا دوسرے مرکز کے ساتھ تعلق قائم رکھنا بھی اسی قوت کا کام ہے۔ انسان اصغریعنی عام انسانی فرد (Microcosm) کے اندر جو قوت کام کر ہی ہے وہ یہی ملکی قوت ہے جس کے ذریعے سے اس کا اینے امام "انسان اکبر"کے ساتھ تعلق ہے۔

اب ایک انسانی فرد کو لیجئے۔اس کے اندر حواس (Senses)ہیں، عقلی قوت (Reason) ہے، تخیل (Imagination) ہے وغیر ہوغیر ہی تمام ان فر شتوں یانورانی قوتوں کے نمونے ہیں جو انسان اکبر کے اندر کام کر ہی ہیں۔

#### حظيرة القدس اور ملاءاعلى

اس مرکزیں جہاں انسان اکبر اور باقی حیوانوں کے امام نوع در جہ بدر جہ اس کے آگے موجود ہیں وہاں فرشتوں کی مرکزی جماعت کی سب سے بڑی قوت بھی موجود ہے۔ مجلی اعظم



#### تيسراباب

## ملاءاعلل

## تین قشم کی مخلوق

جن ہستیوں میں علم اور حرکت پائی جاتی ہے وہ تین قسم کی مانی جاتی ہیں:

۱) کثیف مادے سے زیادہ تعلق رکھنے والی ستیاں۔ جیسے انسان اور حیوان۔

۲) اس کثیف ادے سے زیادہ لطیف ادے سے تعلق رکھنے والی چیزیں، اس قسم کے مادے کو آگ (نار) کے لفظ سے ظاہر کیا جاتا ہے۔ نارسے پیدا ہونے والی چیز وں میں سے جنات ہیں۔

۳) نہایت لطیف ما دے سے پیدا ہونے والی مخلوق۔ انہیں فرشتے کہتے ہیں اور لطیف مادے کونور کہاجا تاہے۔

## تجلی اور عرش

اس تمام کا نتات کی مرکزی قوت جہاں ہے تمام حادثات (Events) ظاہر ہوتے ہیں اور جہاں ہے تمام حادثات (Events) ظاہر ہوتے ہیں اور جہاں ہر چیز لوٹ کر جاتی ہے وہ تجلی اعظم کا دوسر ادر جہہے جو شخص اکبر کے قلب لیعنی عرش پر قائم ہے۔ عرش کو ساری مخلو قات کے لیے ایک محیط تصور کر لیجئے۔ مجلی اعظم کا تعلق اس کے سب حصوں کے ساتھ ہے۔ اس لیے کہاجا تا ہے کہ فاستوی علی العرش ( مجلی عرش پر برابر ہو گئی لینی عرش کا کوئی حصہ اور کوئی جز مجلی کے اثر سے باہر نہ رہا)

اگرچہ عرش کے بعض حصوں کودوسرے حصوں پربرتری حاصل ہے یعنی بخلی کا اثر ان پر زیادہ ہے لیکن ہم یہ حصے معین نہیں کر سکتے۔اس متاز جگہ سے زمین کی طرف بے انتہا نور کی لہریں آرہی ہیں۔اگر کوئی جستی عرش کے اس خاص حصے کے پاس پہنچ جائے تو وہ بخلی اعظم کو



انسان کی محنت اسے جہاں تک پہنچا سکتی ہے وہ یہ حدہے کہ انسان حظیر ۃ القدس کارکن (ممبر)بن جائے۔

## جہنم کیاہے؟

انسان کے دل ودماغ میں جو علم اور جذبات موجو دہیں وہ اپنی فطرت پر صحیح ہوں توان کی طبعی خواہش ہے کہ خطیر ۃ القدس کے حصہ علیین یعنی جنت میں پہنچ کر آرام کرے۔اگر کوئی انسان نشے کی بدمستی میں اپنی انسانی ضرور توں کو جمع نہ کرے اور جنت میں جانے کی ۃ ابلیت کھو بیٹے تو جس وقت اس کا خمار موت کے بعد اترے گا وہ اپنے اندرسے درد اور تکلیف محسوس بیٹے تو جس وقت اس کا خمار موت کے بعد اترے گا وہ اپنے اندر سے درد اور تکلیف محسوس کرے گا۔ادھرسے خطیر ۃ القدس کی طرف چہنچ کا شوق بیدار ہو گا۔اس لیے وہ اپنے آپ سے نفرت کرے گا کہ میں کیوں چھچے رہ گیا؟ اب جس آ دمی کا بید در دزیا دہ بڑھا ہو اہو گا اسے ایسا معلوم ہو گا کہ گویا ہر چیز کھانے کو آر ہی ہے۔ یہی جہنم ہے۔اس میں انسان اپنی غلطیوں کی سزا جھکے گا اور پھر رفتہ رفتہ صاف ہو کر ایک زمانے کے بعد خطیر ۃ القدس کی طرف رق کرے گا۔

## دوزخ سے ترقی کس طرح ہوگی؟

اس کا علم جمیں کم دیا گیاہے اس لیے کہ اس دنیا میں اس کا سمجھنا تقریباً ناممکن ہے اور جنت سے اوپر حظیر ة القدس کی جوتر قی ہے وہ بھی صاف طور پر بتائی نہیں گئ۔

حظیرۃ القدس کے باہر دوسرے درجے کے فرشتے ہیں۔ان فرشتوں کے پھرکی قسم کے طبقات ہیں۔ہماری زمین کے قریب فرشتوں کا جوطقہ ہے وہ یوں سجھنا چاہیے کہ ساتواں طبقہ ہے اور یہاں پہنچ کر فرشتوں کاسلسلہ ختم ہو جاتا ہے۔

اس سے نیچے تیسرے درجے کے فرشتے اور جنات کام کرتے ہیں۔

دوزخ میں جو تو تیں کام کررہی ہیں وہ اور ہی طرح کی ہیں۔ انسان، جنوں اور فرشتوں کے برابر ترقی کر سکتاہے یہاں تک کہ اول درجے کے فرشتوں تک پہنچ جاتاہے۔

جنت کی تمام چیزیں دنیاوی ناموں سے بتائی گئی ہیں جیسے پانی، دودھ، شہد، میوہ وغیرہ۔ گر یہ اس لیے کیا گیاہے کہ ان چیزوں کو ہمارے ذہن کے قریب لانے کا اور کوئی ذریعہ نہیں تھا۔ الرووشر ن عُبَقَةُ اللهِ الْبَالِغَه في اللهِ الْبَالِغَه في اللهِ الْبَالِغَه في اللهِ الْبَالِغَةِ

ملاءاعلیٰ کی تین قشمیں

ملاءاعلیٰ کے فرشتوں کی تین قسمیں ہیں۔

ا)۔ حاملین عرش

یعنی وہ جنہوں نے عرش کوسہاراہواہے۔

۲) ـ حافين حول العرش

یعنی عرش کے گرد چکر کاٹنے والے۔

س)\_عليين

جیسے سورج کا افز دمین پر پہنچاہے اور دھوپ کی شکل میں ظاہر ہو تاہے اور ایک خاص قتم کی زندگی پید اکر تاہے ،عالم مثال کے جس کلڑے میں علیین کانور اس طرح برس رہاہواس کانام جنت ہے۔

انسان کی ترقی

جنت کی حدسے آگے یعنی جہاں سے آگے علیین کا نور نہیں جاتا، وہاں تک انسان اپنی کوشش سے پنچناچاہے تواسے بڑی محنت چاہیے۔لیکن مجلی اعظم کی کشش خود بخو دانسان کواس کی قابلیت کے مطابق اپنی طرف تھنچے گا۔



صلصاة على صفوان فا ذافزع من قلوبهم قالوا ما ذاقال ربكم؟ قالوا الحق وهو العلى الكبير-

لینی جب اللہ تعالیٰ آسمان میں کوئی تھم دیتاہے تو فرشتے اپنے پر پھڑ پھڑاتے ہیں، جو گویا تسلیم کرنے کی نشانی ہے، اس سے الی آ واز پیدا ہوتی ہے جیسی زنجیر پھر پر کھینچنے سے۔ پھر جب ان کے دلوں سے وہ بوجھ ہلکا ہو جا تاہے تو نیچ کے فرشتے او پر والے بڑے فرشتے او لیے بین کہ کیا تھم دیا گیاہے ؟ تو او پر والے فرشتے کہتے ہیں کہ جو تھم بھی دیا گیاہے وہ بچ ہے اور اللہ تعالیٰ بہت بلند اور بڑا ہے اور اس کے بعد وہ تفصیل بتادیے ہیں۔ ایک روایت میں ہے کہ:

اذاقض امرا سبح حملة العرش ثم يسبح اهل السماء الذين يلونهم حتى يبلخ التسبيح اهل هذه السماء الدنيا ثم قال الذين يلون حلمة العرش لحملة العرش ماذا قال ربكم فيخبرونهم ماذا قال فيستخبر بعض اهل السموات بعضاحتى يبلغ الخبراهل هذه السماء

یعنی جب اللہ تعالی کوئی نیا تھم دیتاہے تو وہ فرشتے جوع ش کو تھاہے ہوئے ہیں سجان اللہ کہتے ہیں پہال تک کہ زمین کہتے ہیں پہال تک کہ زمین کہتے ہیں پہال تک کہ زمین کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے قریب کے اللہ تعالی نے کیا فرما یا ہے؟ تو وہ انہیں بات فرشتے حاملین عرش سے بوچھتے ہیں کہ اللہ تعالی نے کیا فرما یا ہے؟ تو وہ انہیں بات بتائے جاتی ہات کہاتے ہیں، اس طرح نیجے دنیا کے آسمان تک بات پہنے جاتی ہے۔

#### آ مخضرت مَاللَّيْةِ ايك اورروايت مِن فرماتے بين كه:

ان قبت من الليل فتوضأت وصليت ما قدرلى فنعست في صلات حتى استثقلت فاذا انا بري تبارك و تعالى في احسن صورة فقال يا محبد! قلت لبيك رب! قال فيم يختصم البلاء الاعلى؟ قلت لا ادرى قالها ثلاثا قال فرأيته وضع كفه من كتفئ حتى وجدت برد انا مله بين ثدى فتجلى كل شئ وعرفت فقال يا محبد! قلت لبيك يارب! قال فيم يغتصم البلاء الاعلى قلت في الكفارات قال وما هن قلت مشى الاقدا مرالى الجباعات والجلوس في البسا جد بعد الصلواة والسباغ الوضوء حين الكريهات قال ثم فيم قلت في الدر جات قال وما هن؟ قلت اطعام المعام ولين الكلام والصلوة بالليل والناس ينام



ورنہ اصل میں وہ عالم مثال کے اوپر کے طبقوں کی نوعیت کی ہیں۔اُس عالم کی نعتیں اِس عالم کی چیز وں سے فقط ناموں میں مشابہ ہیں ورنہ اصل میں بہت ہی بلند درجے کی چیزیں ہیں۔

#### ملاءاعلیٰ کاذکر قرآن میں

#### الله تعالیٰ فرما تاہے:

ترجمہ: وہ فرشۃ جوعرش کو تھاہے ہوئے ہیں اور وہ جواس کے گرداگر دہیں (یعنی حافین حول العرش) وہ سب اللہ کو حمد اور تشہیے سے یاد کرتے ہیں اور اللہ کا حکم مانے کے لیے ہر دم اپنے آپ کو تیار کھتے ہیں اور ایمان والے لوگوں کے لیے بخشش کی دعائیں مانگتے ہوئے کہتے ہیں کہ اے ہمارے پر وردگار! تیری رحمت اور تیراعلم ہر ایک چیز پر حادی ہے ، اللی ان لوگوں کو جو تیری طرف متوجہ ہوئے اور تیرے راستے پر چلنے لگے ان کی غلطیاں بخش دے اور انہیں دوزخ کے عذاب سے بچا۔ اے ہمارے پر وردگار! انہیں ان باغوں میں داخل کر جن میں وہ ہمیشہ رہیں جن کا تو نے ان سے وعدہ فرمایا ہے اور ان کے ساتھ ان کے شائستہ باپ داداکو، ہویوں کو، اور پول کو، خوال اور دانائی اور پچوں کو بھی انہی ہمینگی کے باغوں میں داخل کر ، تو بہت عزت دینے والا اور دانائی اور پچوں کو بھی انہی ہمینگی کے باغوں میں داخل کر ، تو بہت عزت دینے والا اور دانائی گیا اس پر تیری برای ہی رحمت ہے اور رہی ہوری کامیابی ہے۔

## احادیث میں ملاءاعلیٰ کا ذکر

آ مخضرت مَنَّا لَيْنِمُ فرمات بين كه:

اذاقض الله تعالى الامرفي السباء ضربت البلائكة باجنحتها خضعانا لقوله كانه

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com

الرووشرى: حُجَدِ اللهُ الْجَالِفَهِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهُ الْجَالِفَهِ اللَّهُ الْجَالِفَهِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْجَالِفَهِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْجَالِفَهِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْجَالِفَهُ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بعد تمام شغل چھوڑ کر وہاں پچھ دیر بیٹھتا ہے۔ وہاں بیٹھ کر آنے جانے والوں کو قر آن وغیرہ ہی سکھائے گایادین کی کوئی اور بات بتائے گا۔ ایسے کام بڑی محنت والے کاموں سے کوئی کم در جہ نہیں رکھتے۔ لیکن میہ باتیں فرشتے طے نہیں کر سکتے اس لیے بخلی اعظم نے آخمضرت منا الیہ کام لیا۔ آپ نے حظیر قالقد س میں پہنچنے کے لیے طاقت والے لوگ جو بڑے بڑے اجتماعی کام کرتے ہیں ان کے مقابلے میں کمزوروں کے لیے کون سے کام معین کیے ؟ وہ محتاجوں اجتماعی کام کرتے ہیں ان کے مقابلے میں کمزوروں کے لیے کون سے کام معین کیے ؟ وہ محتاجوں کو کھانا کھانا، نرم بات کر نااور سونے کے وقت نماز پڑھناہیں۔ ایک طرف توان میں سوسائٹی کو جمع کرنے کی قوت ہے، دو سری طرف ان سے اللہ سے سیدھا تعلق پیدا ہو تا ہے۔ ان کاموں پر جمع کرنے کی قوت ہے، دو سری طرف ان سے اللہ سے سیدھا تعلق پیدا ہو تا ہے۔ ان کاموں پر میں شار ہو گا۔ یہ بھی آنحضرت میں اللہ علیہ وسلم کے سواکوئی فرشتہ نہیں بتا سکتا تھا۔

#### آنحضرت مَثَالِيَّا عُمْ فرماتے ہیں کہ:

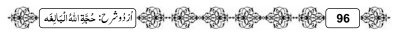
انالله اذاحبّ عبداً دعاجبرئيل فقال انا احب فلاناً فاحبه قال فيحبه جبرئيل ثم ينادى في السباء فيقول ان الله يحب فلانا فاحبو لا فيحبه اهل السباء ثم يوضع له القبول في الارض واذا ابغض عبداً دعاجبرئيل فيقول انى ابغض فلانا فابغضه قال فيبغضه جبرئيل ثمينا دى اهل السباء ان الله يبغض فلانا فابغضو لا قبيغضونه ثم يوضع له البغضاء في الارض ـ

ترجمہ: جب اللہ تعالی سی بندے سے پیار کر تاہ و توجر ئیل کوبلا کر اس سے کہتا ہے کہ میں فلاں شخص کو پیار کر تاہوں تو بھی اسے پیار کر چنا نچہ جبر ائیل بھی اس سے پیار کرنے لگتا ہے پھر آسانوں میں منادی ہو جاتی ہے کہ فلاں شخص کو اللہ تعالی پیار کرنے لگتے ہیں پھر زمین پر اسے بیار کرو چنا نچہ تمام آسانوں والے اس سے پیار کرنے لگتے ہیں پھر زمین پر اسے مقبول عام بنادیا جاتا ہے۔ ایسے ہی جب اللہ تعالی کسی شخص کو پہند نہیں کر تاتو بھی ناب خص کو پہند نہیں کر تاتو بھی ناپند کر چنا نچہ جبر ئیل اسے ناپند کرنے لگتا ہے پھر آسانوں میں منادی کر ادی جاتی ہے کہ اللہ تعالی فلاں شخص کو پہند نہیں فرما تاتم سب بھی اس شخص کو ناپہند کرو۔ پھر وہ سب فرشتے اسے ناپہند کر نے لگتا ہیں۔ اس کے بعد زمین میں اس کے ناپہند کیے جانے کی حالت پیدا کر دی جاتی ہے۔

( ترجمہ: ایک روز میں کچھ رات گئے اٹھا، وضو کیااو جس قدر موقع مجھے میسر آیامیں نے نماز پڑھی۔ پھر نماز ہی میں مجھے او نگھ آگئی یہاں تک کہ میر ادماغ بھاری ہو گیا۔ ناگاہ دیکھا کہ میر ایرودر گارنہایت اچھی شکل میں میرے سامنے ہے۔ مجھ سے فرمایا کہ اے محمہ! میں نے عرض کیا اے پرورد گار! میں حاضر ہوں۔ فرمایا ملاء اعلیٰ کس بات پر بحث کررہے ہیں؟ میں نے عرض کیا کہ میں نہیں جانتا۔ اللہ تعالیٰ نے یہی بات تین د فعہ فرمائی اور میں نے تینوں د فعہ یہی جواب دیا۔ پھر میں نے دیکھا کہ اللہ تعالی نے اپنی جھیلی میرے دونوں شانوں کے در میان رکھ دی۔ یہاں تک کہ اس کی انگلیوں کی ٹھنڈک میرے سینے میں محسوس ہونے گئی۔اب مجھ پرسب چیزیں روش ہو گئیں اور میں سب کچھ سمجھ گیا۔ اب پھر اللہ تعالیٰ نے بکارااے محمد! میں نے عرض کیالبیک ( حاضر ہوں) یو چھاملاء اعلیٰ کس بات پر بحث کررہے ہیں؟ میں نے عرض کیا کہ کفارات پر بحث ہورہی ہے۔ فرمایا کفارے کیا چز ہیں؟ میں نے عرض کیاجماعت کی طرف بیدل چل کرجانا، نماز کے بعد مسجد میں بیٹھنااور تکلیف کے باوجو دوضو کرنا۔ اللہ تعالی نے فرمایا اور کس بات پر بحث مور ہی ہے؟ میں نے عرض کیا، درجے حاصل کرنے کی چیزوں پر۔ فرمایاوہ کیاہیں؟ میں نے عرض کیا کہ بلاشرط کھانا کھلانا (یعنی مسکین اور محتاج ہونے کی شرط نہ ہو بلکہ ہر ایک کو عام اجازت ہو۔اس لیے کہ بعض غیرت والے لوگ مختاجوں کے زمرے میں آناپیند نہیں کرتے) اور ہر ایک انسان سے نرم بات کر نااور راتوں کو ایسے وقتوں میں نماز یر هناجب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔

لین قوت والے انسان کے لیے بڑے کاموں سے ملاء اعلیٰ میں پہنچنا آسان ہوجا تاہے گر جو انسان قدرتی طور پر کمزور ہیں کیونکہ قدرت کی طرف سے انہیں پوراسامان نہیں ملاان کے لئے ملاء اعلیٰ میں پہنچنے میں کونی چیزیں کام دیں گے ؟اس مسئلے کو ملاء اعلیٰ حل نہیں کر سکتے۔اس لئے ملاء اعلیٰ میں پہنچنے میں کونی چیوٹے معلوم ہوتے ہیں اگر انہیں پابندی کے ساتھ کیا جائے تو کافی محنت کرنی پڑتی ہے گر ان کاموں میں کوئی ظاہری شان و شوکت نہیں ہے اس لیے کمزور انسانوں کے لیے یہ پابندی بھی بڑا در جہ پیدا کر دیتی ہے جو جہا داور دوسرے اعلیٰ کام طاقتور انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح مسجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح مسجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے انسانوں کے لیے پیدا کر دیتے ہیں۔جو شخص اس طرح مسجد وں میں جاتا ہے اور نماز پڑھنے کے

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



اس آدمی پر جو اللہ تعالیٰ کی نا فرمانی کرے اوسوسائی بگاڑنے کی کوشش کرے لعنت کرتے رہے ہیں۔ ان کی لعنت سے سب سے پہلے تواس آدمی کے دل میں حسرت اور ندامت پیداہوتی ہے۔ لیکن اگر وہ اشخ ہی پر اپنے آپ کونہ سنجالے اور برے کاموں میں لگارے تو پھر وہ فرشتے ملاء سافل (نچلے درجے کے فرشتوں) کے دلوں میں بیبات ڈال دیتے ہیں کہ اس برے آدمی سے بغض اور و همنی رکھیں اور اس کی دنیا کی زندگی میں، عام قانون کے اندر جس قدر ہوسکے، اس قدر جس تعدر ہوسکے موت سے اس کے بدن کا پر دہ ہا کا ہو جاتا ہے، اس وقت جس قدر کیلیف دے سکتے ہیں دیں۔

یہ فرشتے اللہ اوراس کے بندوں کے در میان پیغام پینچانے کاکام بھی کرتے ہیں لیمنی اللہ کے حکم اس کے بندوں تک اور بندوں کے کاموں کا خلاصہ (ربوٹ) اللہ تعالیٰ تک پہنچاتے ہیں۔ یہ فرشتے انسانوں کے دلوں میں نیک کام کرنے کے خطرات (کسی کام کے کرنے کاجو ہاکا ہاکا ماخیال پیدا ہو تاہے اسے خطرہ کہتے ہیں، یہ خطرات مل کر جب پختہ ہو جاتے ہیں تو ارادہ بن جاتے ہیں) پیدا ہونے کا کسی نہ کسی طرح سبب بنتے ہیں (یعنی جیسے روشن دیکھنے سے خاص قتم کے خطرات دل میں گزرتے ہیں اور سمندر اور کھلا میدان اور طرح کے خطرات پیدا کر تاہے۔ کے خطرات دل میں گزرتے ہیں اور سمندر اور کھلا میدان اور طرح کے خطرات پیدا کر تاہے۔ کے خطرات پیدا ہوتے ہیں۔ ان فرشتوں کے کام اور انٹر کا نمونہ کسی بڑے کامل انسان کی صحبت میں بیٹھ کر نظر آتا ہے۔ جب وہ اپنی توجہ انسان کے قلب (دل) پر ڈالٹا ہے تو اس میں وہ خیال پیدا ہو جاتا ہے جو وہ توجہ دینے والا پیدا کر ناچا ہتا ہے)

فرشتون كااجتاع

ملاءاعلى

یہ فرشتے آپس میں جمع ہوتے ہیں، لیکن کہاں اور کیے؟ اس کی کیفیت ہم بیان نہیں کرسکتے۔ البتہ جہاں اور جیسے اللہ چاہتاہے وہ جمع ہوتے ہیں۔ اس اجماع کے لحاظ سے انہیں تین نام دیئے جاتے ہیں۔

ا)\_ر فيق الاعلىٰ



آ محضرت مَثَالِيَّةِ مُ فرماتے ہیں کہ:

"البلائكة يصلون على احد كم مادام فى مجلس الذى صلى فيه يقولون اللهم المحدث الماد اللهم اللهم الماد اللهم اللهم الماد اللهم الماد اللهم الل

(ترجمہ جب تم نماز پڑھتے ہو اور اس کے بعد اس مجلس میں بیٹے رہتے ہو تو فرشتے تمہارے لئے دعا کرتے رہتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ یا اللہ اس پر رحم کر، اسے بخش دے، اس کی توبہ قبول فرما۔ جب تک تم وضو نہیں توڑتے اس وقت تک یہی حالت قائم رہتی ہے۔

#### نيزآب فرماتين كه:

مامن يوم يصبح العبا دفيه الاوملكان ينزلان فيقول احدهما اللهم اعط منققا خلفا ديقول الآخي اللهم اعط مهسكاتلفاً ـ

(ترجمہ: ہرروز جب انسان صح کے وقت اٹھتے ہیں دو فرشتے آسان سے اترتے ہیں۔ ایک کہتاہے کہ اللہ! اچھی جگہ خرچ کرنے والوں کو اور دے اور دوسر اکہتاہے اے اللہ! نقلہ کوروک رکھنے والے کو ہلاکت دے۔

(یعنی روپیہ دست بدست چلنے کے لیے پیدا کیا گیاہے اسے خزانہ بنانااور رو کناجر مہے۔ یہ ضروری نہیں کہ انسان مفت میں دولت لٹا تا پھرے بلکہ تجارت کرے۔ روپیہ کمائے تواس پر بھی رحمت ہوگی۔ اس لیے کہ اس سے ہزاروں آ دمیوں کی روزی کھل جائے گی۔اگروہ روپیہ بند کر دیتاہے تو فرشتے اس فعل کونا پند کرتے ہیں اس کے لیے بد دعا کرتے ہیں۔ کیونکہ اس طرح سے بہت سے لوگوں کی روزی رک جاتی ہے۔)

#### فرشة اوران كاكام

واضح رہے کہ شرعی علموں میں یہ بات کثرت سے بتائی گئے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی ایک خاص قتم ہیدا کی ہے۔وہ بزرگ فرشتے ہیں جو اللہ کے حضور میں قریب رہتے ہیں۔ ان کی طبیعت میں شائنگی پیدا کرے اور اسے مہذب بنالے اور سوسائنگی کوشائستہ بنانے کی کوشش کرے اس کے لیے ہمیشہ دعا کرتے رہتے ہیں۔ ان کی دعاکام کرنے والوں پر بہت می برکتوں کے نازل ہونے کا سب بنتی ہے۔وہ ہر



#### ا) نورانی فرشتے

پہلی قسم ان فرشتوں کی ہے جن کی نسبت اللہ تعالی کے علم میں مقررہے کہ جن اصول پر یہ ساری کا نئات پیدا کی گئے ہے ان کے مجموعی تقاضے کے مطابق اچھانظام ان کے بغیر چل ہی نہیں سکتا۔ یعنی اس نظام کے چلانے کے لئے ان فرشتوں کا وجو د ضروری ہے۔ یہ نور سے پیدا کئے گئے ہیں۔ یہ ویباہی نور ہے جیسے حضرت موسی علیتیا نے آگ د کیسی تھی جس میں انہوں نے اللہ تعالی کی آواز سی تھی۔ ان نورانی جسموں میں اللہ تعالی نے بہت بزرگ روحیں داخل کے دی ہیں۔

#### ٢) مثالي فرشتے

عالم مثال میں عناصر کے لطیف بخارات جمع ہونے اور ان کے ترکیب پانے سے ایسا جہم ہونے اور ان کے ترکیب پانے سے ایسا جہم ہونے تاہے جس سے اعلیٰ روح کام لے سکتی ہے۔ وہ روح حیوانی خصلتوں کو اپنے سے دور پھینکتی ہے۔ (لیعنی پیر فرشتے پہلی قسم کے فرشتوں کے زیادہ قریب ہیں اور ان سے تعلق رکھتے ہیں۔ لیکن چو نکہ ان کی ساخت میں مادی ملاوٹ بھی ہے اس لئے پیر انسانوں کے ساتھ بھی ایک قسم کا تعلق رکھ سکتے ہیں۔ انسان کا دماغ اور ذہن ان فرشتوں سے اثر لے سکتا ہے۔ نورانی فرشتے اس قسم کا واسطہ نہیں بن سکتے۔ یہ گویا مادے اور غیر مادے کے چھیں واسطہ ہیں۔ جیسے انسان کی دماغی قوتیں انسان کے مادی قوتیں انسان کے مادی قوتوں کے در میان واسطہ ہیں۔ ورنہ غیر مادی قوتوں کے در میان واسطہ ہیں۔ ورنہ غیر مادی قوتیں مادی قوتیں مادی دماغ سے کام لیتی مادی قوتیں مادی قوتیں کو رائی فرشتے مادی انسان کے ساتھ ہر اہ راست تعلق قائم نہیں کر سکتے اور نہ وہ نظام ان تک پہنچاسکتے ہیں جو نوع انسان کی ترتی کے لئے ضروری ہے)

#### ۳) انسانی روحیں

تیسری قتم میں وہ انسانی روحیں داخل ہیں جو اتنی صاف ہوتی ہیں کہ ملاءاعلیٰ سے علم لے سکتی ہیں۔ انہوں نے ایسے اچھے کام کئے جن کی وجہ سے وہ ملاءاعلیٰ کی بات سیجھنے کے قابل ہوگئے اور جب موت نے ان کامادی ڈھانچہ ان سے الگ کر دیا تووہ سید ھے ملاءاعلیٰ سے جاملے اور انہی کی جماعت میں گئے جانے گئے۔



۲)۔ندی الاعلیٰ ۳)۔ملاءالاعلیٰ

انسانوں میں سے بزرگ او گول کی روحوں کو بھی ان میں شامل ہونے کاموقعہ ملتا ہے اور وہ بھی ان فرشتوں کے کاموں میں شریک ہوجاتے ہیں۔ جیسے اللہ تعالی فرما تا ہے: یَاکَتُهَا النَّفُسُ الْمُطْلَمِينَّةٌ النَّهُ النَّفُسُ الْمُطْلَمِينَّةٌ الْمُونِ اللهِ عَلَى اللهِ تعالیٰ فرما تا ہے: یَاکَتُهَا النَّفُسُ اللهُ ال

(اس آیت میں "میرے بندوں میں داخل ہوجا" میں جو اشارہ ہے وہ انہی بندوں کی طرف ہے جو حظیر ة القدس اور ملاءِ اعلیٰ میں داخل ہو جاتے ہیں)

آنحضرت مَثَالِیْکُوْمُ فرماتے ہیں کہ میں نے جعفر بن ابی طالب (علی مُثَالِیُوُمُ کے بھائی) کو دیکھا کہ (فرشتہ بن کر) دوسرے فرشتوں کے ساتھ جنت میں اڑا پھر تاہے۔اس وقت اس کے دویر تھے۔

## الله کے حکم پہلے کہاں نازل ہوتے ہیں؟

یہ بھی یادر کھناچاہے کہ ملاءاعلی وہ جگہ ہے جہاں اللہ تعالیٰ کے حکم پہلے نازل ہوتے ہیں اور وہیں ہر ایک جماعت کی ڈیوٹی مقرر ہوتی ہے۔ چنانچہ اس آیت میں کہ فیٹھالیڈی ٹی کُٹُ اَمْرِ حَکِیْم (ہر ایک حکمت کاکام اس رات یعنی لیلۃ القدر میں تقسیم ہوجاتاہے)اس طرف اشارہ ہے۔

یہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ یہی وہ جگہ ہے جہاں انسانی سوسائٹی کے لئے اللہ کا قانون ایک درجے تک مقرر ہو تاہے۔

ملاءِ اعلیٰ کی تنین قسمیں ہیں۔

ا)\_نورانی فرشتے

۲) ـ مثالی فرشتے

۳)\_انسانی روحیں



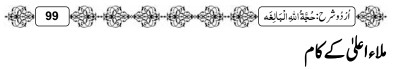
ہوتاہے) پھراس کی بات کو لوگوں میں پھیلانے اور چلانے کے لئے لوگوں کو مد د دی جائے۔
اس کا نتیجہ یہ ہوتاہے کہ اس زمانے میں جو انسان اس قسم کے الہمات قبول کرنے کی طاقت رکھتے ہیں ان کے دلوں میں الہام آنے شروع ہوجاتے ہیں کہ اس آدمی کی پیروی کریں۔ اس طرح وہ ایک جماعت بن جاتے ہیں جو انسانیت کی خدمت کے لئے خمونے کے طور پر پیدا کی جاتی ہے۔ ان کے اس اتفاق کا نتیجہ یہ ہوتاہے کہ جن باتوں میں اس قوم کی بھلائی اور بہتری سوچی جاتی ہے وہ اس پایزہ روح والے انسان کے دل میں جھی تو و جی کے ذریعے ہے، جھی خواب کی حالت میں اور بھی فیبی آواز کی شکل میں ڈالی جاتی ہیں۔ اس اتفاق کا نتیجہ یہ بھی ہوتا ہے کہ ملاءاعلی کے فرشتے اس پایزہ انسان کو دکھائی دیتے ہیں۔ اس سے روبر وبات کرتے ہیں۔ اور اس اتفاق کا نتیجہ ہوتا ہے کہ اس انسان کے دوستوں اور حامیوں کی مدد کی جاتی ہے اور انہیں ہم جو تاہے کہ اس انسان کے دوستوں اور حامیوں کی مدد کی جاتی ہے اور انہیں بوت کے پیدا لی جاتی ہی جو خود انہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا لی جاتی ہی جو نو دانہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا لی جاتی ہونے تا ہیں جو خود انہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا ہونے کی جاتے تابی ہونے دانہیں تکلیف دیں۔ دنیا میں نبوت کے پیدا ہونے کے جنے قاعدے ہیں بیدان کے لئے بنیادی قاعدہ ہے۔

## روح القدس کی مدد کیاہے؟

ملاءاعلیٰ کا اتفاق اور اتحاد جس کسی بات پر جاری رہے تواس طرح جو لگا تارید دکسی انسان کو ملتی رہتی ہے، اس کا نام روح القدس کی تائید ہو تاہے۔ اس کی وجہ سے الیمی بر کتیں ظاہر ہوتی ہیں جن سے لوگ عام حالات میں واقف نہیں ہوتے۔ انہیں معجزات کہتے ہیں۔

#### ملاء سافل کے فرشتے

ملاءاعلیٰ کے نورانی فرشتوں سے دوسرے درجے پر اللہ تعالی نے الی روحیں پیدا کی ہیں جن کے بدن لطیف مادی بخارات کے اعتدال مزاج سے پیدا ہوتے ہیں۔ لیکن یہ پہلے درجے کے (نورانی) فرشتوں کے مرتبے کے نہیں ہوتے۔ان کا حال یہ ہے کہ یہ اپنی طرف سے پچھ نہیں سوچتے بلکہ اوپر سے علم یعنی تھم آنے کا انتظار کرتے رہتے ہیں۔ وہ اتن ہی بات لے سکتے ہیں جنتی ان میں سمجھ ہواور جنتی اوپر کے فرشتے انہیں سمجھا سکیں۔ پھر جو نہی انہیں کوئی بات سمجھائی جاتی ہی جات ہیں اور اس میں پوری طاقت سمجھائی جاتی ہیں اور اس میں پوری طاقت صرف کر دیتے ہیں جو مجبٹ اسے پرندے اپنی طبعی خواہش سے کام کرتے ہیں اور اس میں پوری طاقت صرف کر دیتے ہیں جو پین جو بہتی الہم ان کی



ملاء اعلیٰ کاپہلاکام بیہ کہ دہ اپنے پید اکرنے دالے کی طرف الی گہری توجہ سے لولگائے رکھیں کہ دوسری چیز کی طرف توجہ کرنے سے دہ خیال ذرہ بھر بھی کم نہ ہوسکے۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا کہ: یُسَیِّحُوْنَ بِحَدْدِ دَیِّهِمْ وَیُوْمِنُونَ بِهِ (موسن سے) یعنی دہ اپنے پر دردگار کی پاکیزگی بیان کرتے ہیں اور ہر دم اس کی اطاعت اور فرما نہر داری میں لگے رہتے ہیں۔

دوسر اکام یہ ہے کہ کائنات میں یا انسانیت میں جو اچھا نظام پیدا ہو سکتا ہے اس کی خوبی بھانپ جائیں اور اگر کہیں غلط نظام پیدا ہو گیا ہو تواس کی خرابی اور برائی دل سے محسوس کریں۔
ان کا اس طرح سمجھنا اللہ تعالیٰ کی رحمت کا دروازہ کھولنے کا ذریعہ بن جاتا ہے۔ یہی قرآن کی اس آیت کا مطلب ہے: وَیُسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِیْنَ اَمْنُوْا (موسمن ے) (جو لوگ اللہ تعالیٰ کے احکام مائے کے لئے تیار ہوجاتے ہیں ان کی غلطیوں کے لئے اللہ سے بخشش ما تکتے ہیں۔)

#### حظيرة القدس

ان میں سے بڑے بڑے فرشتے اور بڑے انسانوں کی روحیں جمع ہوتی ہیں تو ان کے نور
آپس میں مل کر ایک چیز بن جاتے ہیں اور یہ اس روح کے پاس ہو تاہے جس کی تحریف میں
آخضرت مُالیّٰ فِراتے ہیں کہ اس کے بہت سے منہ اور زبا نیں ہیں۔ ( کہی وہ وجو دہے جسے
ہم" انسان اکبر" یا" امام نوعِ انسان" کہتے ہیں)۔ نوروں کے اس اجتماع کا نام حظیرة القد س
ہے۔

بعض او قات الیابو تاہے کہ انسانوں کی جماعتوں کی بہت بڑی بڑی فلطیوں کی وجہ سے انسان کی معاشی زندگی اور اخروی زندگی (مرنے کے بعد کی زندگی جس کے لئے انسان اس دنیا میں تیاری کر تاہے) کے سلسلے میں نہایت خوفناک مصیبت اور تبائی پیدا کرنے والے حالات بیں۔ حظیرة القدس میں جمع ہونے والے فرشتے اور روحیں اس تبائی اور مصیبت سے بچنے کا ایک طریق سوچے ہیں اور سب کا اس پر انفاق ہو جا تاہے کہ یہ طریقہ انسانوں تک پہنچایاجائے۔ اس کام کے لئے وہ انسان چناجا تاہے جو اس زمانے میں سب انسانوں میں سے زیادہ پاکھی وہ کی یہ پیام قبول کرنے، سمجھنے اور اسے عمل میں لانے کے قابل پاکیزہ روح کا مالک ہو (کیونکہ وہی یہ پیام قبول کرنے، سمجھنے اور اسے عمل میں لانے کے قابل



میں ہلکا پن اور بے چینی بھری ہوئی ہے۔ وہ ایسے خیالات کے مالک ہوتے ہیں جو نیکی کے بالکل بر خلاف ہوتے ہیں یعنی اچھے نظام سے کگر اتے ہیں۔ ان روحوں کے جسم تاریک بخارات کی سڑ اند سے پیدا ہوتے ہیں۔ یہ شیاطین کہلاتے ہیں۔ ملاء سافل کے فرشتے جو کام کرتے ہیں یہ شیاطین ہمیشہ انہیں بگاڑنے میں لگے رہتے ہیں۔ (یہ تیسرے درجے کی مخلوق کا، جنہیں جنات کہتے ہیں، ناقص حصہ ہیں)۔



طبیعت بن جاتا ہے اس طرح یہ فرشتے مشینی پر زوں کی طرح کام کرتے ہیں۔ وہ اپنے کسی ذاتی افع یا نقصان کوسامنے رکھ کرکام نہیں کرتے۔ فقط وہی بات عمل میں لاتے ہیں جس کا انہیں او پر کے فرشتوں کی طرف سے الہام ہو تاہے۔ لیعنی ان کے دل میں ڈالی جاتی ہے۔ یہ فرشتے انسانوں اور حیوانوں کے دلوں میں "خطرات" ( ملکے ملکے اراد ہے) پیدا کرتے ہیں۔ اس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ او پر کے فرشتوں کو انسانی اجتماع (سوسائٹی) میں جو کام پورا کرنا ہو تاہے اس کے پورا کرنے کے ادادے انسانوں کے دلوں میں پیدا ہو جاتے ہیں۔

یہ نیلے درجے کے فرشتے بعض چیزوں کی حرکتیں تبدیل کرنے میں بھی اپنا اثر ڈالتے ہیں۔ جیسے کسی آدمی نے کوئی پتھر لڑھکا یااور فرشتے نے اپنااثر ڈالا تووہ اتنی دور تک لڑھکتا چلاجا تا ہے جتنی دور تک عام طور پرنہ جاتا۔ اسی طرح جب کوئی شخص مثلاً مچھلی پکڑنے کے لیے اپناجال یانی میں ڈالٹا ہے توان فرشتوں کی فوجیں ان مچھلیوں کی طرف متوجہ ہوجاتی ہیں۔وہ کسی مچھلی کے دل میں بیہ خیال ڈالتے ہیں کہ آگے بڑھے اور جال میں چلی جائے اور کسی کے دل میں بیہ خیال ڈالتے ہیں کہ بھاگ جائے۔وہ حال کی رسی کو سکیڑتے کسی کوڈھیلا کر دیتے ہیں۔ مگر وہ یہ نہیں جانتے کہ وہ ایساکیوں کررہے ہیں۔ وہ توفقط اوپر کے فرشتوں کی "تحریک" کے مطابق کام کرتے ہیں۔ یامثلاً کسی موقعے پر دو جماعتوں میں لڑائی ہو جاتی ہے تو یہ فرشتے وہاں پہنچ کر موقع کے مناسب ایک جماعت کے دلوں میں تو بہادری ، ثابت قدمی اور غلیے کی صورتیں پیدا كردية بيں۔ چنانچه غلبہ حاصل كرنے كے طريق ان كے دلوں ميں ڈالتے بيں۔ پتھر وغيره تھینکنے میں ان کی مدد کرتے ہیں وغیرہ و غیرہ اور دوسری جماعت کے دلوں میں کمزوری اور بزدلی کے خیالات پیدا کر دیتے ہیں تا کہ وہ نیتجہ فکلے جو اللہ تعالی نکالناچا ہتاہے۔ یعنی وہ جماعت غالب آئے جو اللہ تعالی کی حکمت کے مطابق غالب آنی چاہئے۔ اس طرح اس کے اسباب پیدا کر دیئے جاتے ہیں۔ مجھی ایسا ہو تاہے کہ انہیں الہام ہو تاہے کہ فلاں شخص کو تکلیف پہنچاؤیا آرام اور راحت پہنچاؤ تو یہ فرشتے اس بارے میں اپنی طرف سے پوری پوری کوشش کرتے ہیں۔ یہ ملاءسافل کے فرشتے کہلاتے ہیں۔

## شيطاني قوتيں

ملاء سافل (نچلے درجے کے فرشتوں) کے مقابلے میں ایسی جماعتیں ہیں جن کی طبیعتوں

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



۲) ہر ایک جاندار بلکہ ہر ایک بے جان جنس مثلاً لوہا، سونا وغیرہ کی ایک خاص شکل وصورت، رنگت اوروزن مخصوص ہے۔اس شکل کواس کی جنس کی صورتِ نوعیہ (Generic Form) میں جو جنس کی صورت نوعیہ (Generic Form) میں جو خاصیتیں رکھی ہیں ان کے مطابق ہی اے عملوں کی جزاملتی ہے۔

۳) زمین پر کسی چیز کے پیدا ہونے سے پہلے عالم مثال میں اس چیز کا جو وجو د ہو تا ہے۔ اس کا اثر۔

4) ملاء اعلیٰ کی دعائیں۔جووہ پوری ہمت سے اس شخص کے لئے مانگتے ہیں جس نے اپنے آپ کوشائستہ بنالیا ہو، یالوگوں میں شائستگی پھیلانے کی کوشش کر رہا ہو، یاجو شخص سوسائٹی میں اچھانظام جاری کرنے کی کوشش کا مخالف ہواس کے حق میں ملاء اعلیٰ کی بدرعائیں۔اس سے بھی کسی شخص یا جماعت کے عملوں کی جزامر تب ہوتی ہیں۔

۵) بنی آدم کے لئے کسی قانون کا معین ہو جانا اور اس کے ماتحت کسی کام کاضروری اور کسی کا معین ہو جانا۔ کیونکہ یہ قانون اور اس کے ماتحت حلال و حرام کا نتین بھی اس قانون کے مانے والوں کے لئے اچھے کھل اور نہ مانے والوں کے لیے برے کھل پید اکرنے کا سبب بنتا ہے۔

۲) کسی امر کے متعلق اللہ تعالیٰ کا فیصلہ۔جب اس فیصلے کو جاری کرنا ہوتا ہے تو یہ فیصلہ چاہتا ہے کہ فلال بات بھی پیدا ہواس لئے کہ اللہ کی سنت یا قانون کے مطابق وہ دوسری چیزاس فیصلے کے ساتھ لازم ہوتی ہے کیونکہ خدا تعالیٰ کے نزدیک بیہ مناسب نہیں کہ مختلف باتوں میں علت اور معلول کا جو سلسلہ قائم کیا گیاہے اسے توڑ دیاجائے۔

#### اسباب مين لكر اور حكمت الهي

جن اسباب سے عام قانون قدرت کے مطابق اللہ تعالیٰ کا فیصلہ بنتا ہے اگر وہ آپس میں کر ا جاسی اور سب کا تقاضا ایک وقت میں پورانہ کیا جاسکے تو حکمت کا تقاضا یہ ہو گا کہ جو چیز مصلحت عامہ کے زیادہ قریب ہو اسے مقدم رکھا جائے اور اسے عمل میں لایا جائے۔ باتی باتوں کو چھوڑ دیا جائے۔ مصلحت عامہ کے مطابق سب سے زیادہ مناسب چیز کو ترجیج دینے کے قاعدے کا نام میز ان ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں آتا ہے کہ آنحضرت مُثَاثِیْنِ فرماتے ہیں کہ "اللہ کے ہاتھ



#### چو تھاباب

## الله تعالى كا قانون ياسنت الله

اس میں شک نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے بعض کام ایسے ہیں کہ جب تک بعض قو تیں، جواس کا کنات میں پیدا کی گئی ہیں اپناکام نہ کرلیں اللہ تعالیٰ کے وہ کام عمل میں نہیں آتے (یعنی کا کنات کی فطرت میں علت و معلول کا جو سلسلہ رکھا ہے وہ اپنا عمل کر تاہے اور اللہ تعالیٰ اس کی رعایت رکھ کر کام کر تاہے) اس مسئلے پر نقلی شہادت بھی موجود ہے اور عقلی بھی۔

## نقلی شہاد تیں

چنانچہ آنحضرت مَنَّا اَلَّیْمُ اُماتے ہیں کہ اللہ تعالی نے آدم عَلیَیْا کو ایک مشی مٹی سے پیدا کیا جو اس نے زمین کے ہر ایک حصے سے جمع کی تھی۔ یہی وجہ ہے کہ آدم کی اولاداس مٹی کے موافق مختف رنگوں کی پید اہوتی ہے۔ کوئی ان میں سے سرخ، کوئی سفید، کوئی سیاہ، کوئی ان کے در میان ہوتا ہے۔ ایسے ہی اس مٹی کا اثر ان کے اخلاق پر پڑا۔ کوئی نرم مزاج ہے، کوئی سخت، کوئی بدیا طن، کوئی صاف دل۔

## عقلی شہاد تیں

کون شخص ہے جواس حقیقت سے انکار کر سکتا ہے کہ ایک انسان کامار نا تکوار کی ضرب یا زہر کے کھانے کی طرف منسوب ہوتا ہے اور غلے اور دخت، نیج ہونے کے بعد پیدا ہوتے ہیں۔ اسی طرح جب تک انسان میں کسی کام کے کرنے کا "نج" نہ ہواسے شرعی حکموں کے ماننے کا ذمہ دار نہیں تھہر ایا جاتا اور اسے یہ نہیں کہا جاتا کہ یوں کر واور یوں نہ کرو۔ جس کام کرنے کی طاقت فطرت نے اس میں رکھی ہوئی ہے فقط اس کے مطابق جزادی جاتی ہے۔ یہ قوتیں کئی قشم کی ہیں۔

ا) عناصر کی خاصیتیں اور ان کی طبیعتیں۔

المنافعة الله التباليقه المنافعة الله التباليقه المنافعة الله التباليقه المنافعة الله التباليقه المنافعة الله التباليقة المنافعة الله التباليقة المنافعة الله التباليقة الله التباليقة الله التباليقة الله التباليقة الت

کہ فلاں ستارہ نکلا تھا(یعنی اسلام اس تصور سے رو کتا ہے کہ بارش وغیر ہ طبعی حوادث کو ستاروں کی ان سے منسوب کیا جائے۔ لیکن اس کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ شریعت اسلامیہ ستاروں کی ان خاصیتوں کی فنی کرتی ہے جن سے ہمارے کرہ ہوا کی تبدیلی کی وجہ سے بعض حادثات واقع ہوتے ہیں۔ جیسے سورج کے داغوں کے اثر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے انٹر سے نباتات کے نشوو نما پر اثر پڑتا ہے یا سورج کے اندر مقناطیسی طوفان کے پیدا ہونے سے ہمارے کرہ ہوا کے مقناطیسی اور برتی مجموعے پر اثر پڑتا ہے اور اس کا اثر انسانوں اور حیوانوں کی عام صحت پر پڑتا ہے) چنانچہ نبی اکرم مَثَّالَّیْکُمُ کُلُوں کی سی باتیں کرنے یا انہیں مانے ہیں کہ وہ جنوں کے ذریعے حاصل کر کے پہنچاتے ہیں) اس کی خبروں سے مر ادوہ خبریں جو کہتے ہیں کہ وہ جنوں کے ذریعے حاصل کر کے پہنچاتے ہیں) اس کی تشر تے ہوں کی کہ فرشتے فضاء کا نئات میں نیچے اثرتے ہیں تو جو فیصلہ ملاء اعلیٰ میں ہو چکاہو تا کی تشر تے ہوں کی کہ فرشتے فضاء کا نئات میں نیچے اثرتے ہیں تو جو فیصلہ ملاء اعلیٰ میں ہو چکاہو تا ہے اس کا آپس میں ذکر کرتے ہیں۔ اب جو جنات اور شیاطین اس فضا تک پہنچ جاتے ہیں وہ وہاں سے یہ باتیں چوری جوری میں لیتے ہیں اور وہی کا ہنوں کو آکر بتا دیتے ہیں۔ پھروہ ان کے وہاں سے یہ باتیں چوری جوری میں لیتے ہیں اور وہی کا ہنوں کو آکر بتا دیتے ہیں۔ پھروہ ان کے ساتھ سوجھوٹ ملالے ہیں۔

الله تعالی قرآن علیم میں فرماتاہے کہ: آیگھا الَّذِیْنَ امْمُوَّا لَا تَکُوْثُوا كَالَّذِیْنَ كَفَنُوْا وَقَالُوَا لِا تَکُوثُوا كَالَّذِیْنَ كَفَنُوْا وَقَالُوَا لِا عَمِران ١٥٦) لِا خُوَانِهِمْ اِذَا خَرَبُوْا فِي الْاَرْضِ اَوْ كَاكُوا غُرُى لَّوْ كَاكُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوّا وَمَا قُتِلُوا(ال عمران ١٥٦) (اے مسلمانو! تم كافروں كى طرح مت بن جائوجو اپنے بھائيوں ہے، جبوہ سفر كے لئے تكانا چاہيں يا جنگ ميں جارہے ہوں، كہتے ہيں كہ اگر يہ ہمارے پاس رہتے تو نہ مرتے نہ قتل ہوتے) گوياسفر اور جنگ كے لئے تكلنے كوان كى موت سے كوئى تعلق نہيں ہے۔

آ محضرت مَنَّ الْفَيْمُ فرماتے ہیں کہ تم میں سے کسی کواس کا عمل جنت میں نہیں لے جائے گا۔ حالا نکہ عملوں ہی کے سبب سے انسان جنت میں جاتا ہے۔ لیکن یہاں عمل کی تاثیر کا انکار نہیں ہے بلکہ انکاراس چیز کا ہے کہ اجر دینے والے خدا کو بھول کر انسان سیدھالینے عملوں ہی کو سبب مان بیٹے۔

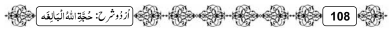
آخضرت مَكَّ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَض سے جوطبیب تفافرہایا کہ: انهاانت دفیق والطبیب هوالله (تو ہمارائی سائقی ہے شفادینے والاطبیب تواللہ ہی ہے) گویاطبیب کوطبیب مائے سے انکار کر دیا گیا ہے، اس کامطلب یہ نہیں ہے کہ وہ اصل میں طبیب نہیں ہے یادواؤں کا استعال نہیں جانتا، بلکہ فقط ہے، اس کامطلب ہے کہ وہ شفاحاصل کرنے میں سید حاسب نہیں ہے بلکہ صرف ایک ذریعہ ہے۔ یہ مطلب ہے کہ وہ شفاحاصل کرنے میں سید حاسب نہیں ہے بلکہ صرف ایک ذریعہ ہے۔

الرُدُوشِ نَ حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْمِالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْمِالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْمَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْمَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْمَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ المِلْمِ المِلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

میں میزان ہے۔وہ ایک پلڑے کو اونچا کرتاہے اور دوسرے کو نیچا کرتاہے۔" اس کانام "شان" مجی ہے۔ جیسے قرآن میں آتاہے کہ: کُلُّ يَوْمِر هُونِيُّ شَانِ (الرحمٰن ۲۹) (الله ہر نی شان میں ہے۔)

ترجی دینے کے بھی بہت سے قاعدے ہیں۔ بھی اس طرح دی جاتی ہے کہ جو زیادہ طاقتور قوت ہوئی اسے آگے کرلیا۔ بھی دو قوتوں میں سے زیادہ نفع اور فائدہ دینے والی قوت کو مقدم کرلیا، خواہ وہ کرور بی کیوں نہ ہو۔ جہاں مصلحت ِ خلق اور مصلحت تدبیر میں اختلاف ہو وہاں مصلحت کو تدبیر پر ترجیح دی جاتی ہے۔ ای طرح اور بہت می صور تیں ہیں۔ ہم اگرچہ ان سب اسباب کو نہیں جاننے جو اس کا کنات میں کام کررہے ہیں اور نہ یہ جانتے ہیں کہ جب دو سبب آپس میں نکر آئیں قوکس سبب کو کس طرح ترجیح دی جائے۔ گر اتنا ضرور جانتے ہیں کہ جو چیز وجو دہیں میں نکر آئیں تو کس سبب کو کس طرح ترجیح دی جائے۔ گر اتنا ضرور جانتے ہیں کہ جو چیز وجو دہیں آتی ہے۔ اور وہ وجو دہیں آنے کے قابل ہوتی ہی ہو جو میں اس برجی کا وہ جو میں اس برجی کا وہ ان بہت میں مشکلوں کو جو فظام قدرت الی سی ہو شخص ان مسکلوں کو اس طرح کہیں ہے کہنے میں جو اس کا کوئی سبب نہیں ہے۔ اس کی ضرورت نہ پڑے گی کہ فلاں چیز قدرت الی سے ہو گئی گو اس کا کوئی سبب نہیں ہے۔ اس طرح کی باتوں سے حکیموں سے جو ایک قسم کی جنگ شمن جاتی ہے وہ نہ ہوگی۔)

اب سوال یہ ہے کہ ستاروں اور سیاروں کی شکلوں میں ان کے آپس میں کسی خاص شکل میں واقع ہونے سے بھی کوئی سبب پیدا ہوتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کام لیتا ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ آسانی اجرام کاایک اثر تواس قسم کا ہے جیسے موسموں کا بدلنا۔ بھی سر دی کا آنا، بھی گری کا اور دن رات کا چود ٹا بڑا ہونا جس کا تعلق سورج اور زمین کی پوزیشن سے ہے یا سمندر میں مدوجزر کا آنا جس کا تعلق زیادہ تر چاند کی پوزیشن سے ہے۔ چنانچہ ایک حدیث میں آتا ہے کہ جب ثریانکل آتی ہے تو بھلوں سے آفت دور ہوجاتی ہے۔ مطلب یہ ہے کہ قانون قدرت اس طرح واقع ہوا ہے۔ لیکن انسان کے فقیریا امیر ہونے میں، کسی اجھائی انسانی میں قطر پڑنے یا فراخی ہونے اور اس قسم کی جو تواب کہ دور ہو جائی انہائی اجھائی انسانی میں جو تربیت تسلیم کرتی ہو۔ بلکہ رسول کریم مُثاثیر آئی ہے اس قسم کی باتوں پر گہرا خور تعلق نہیں جے شریعت تسلیم کرتی ہو۔ بلکہ رسول کریم مُثاثیر آئی ہے اس قسم کی باتوں پر گہرا خور کرنے سے منع فرمادیا ہے۔ چنانچہ روایت میں آتا ہے: من اقتبس شعبة من السحی۔ (یعنی جو شخص نجوم کے علم کا کوئی حصہ بھی حاصل کرتا ہے وہ گویا جادو کا ایک حصہ حاصل کرتا ہے کہ بارش اس لئے ہوئی حصہ حاصل کرتا ہے کہ بارش اس لئے ہوئی



دو کہ روح خدا کے تھم کی ایک چیز ہے اور تہمیں اس کے علم میں سے بہت تھوڑا حصہ دیا گیا ہے۔ اس آیت کو حضرت عبداللہ بن مسعود نے وَمَ آاتُومِنَ الْعِلْمِ الَّا قَلِیْلًا بھی پڑھا ہے۔ اس صورت میں اس کے معنی ہوئے کہ انہیں یعنی پوچھے والے (یہودیوں) کو روحانی علم کا بہت تھوڑا حصہ دیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ "تھوڑا علم" دیئے جانے کا خطاب یہودیوں سے ہے جنہوں نے روح کی حقیقت پوچھی تھی۔ اس سے یہ نہیں سجھناچا ہے کہ آخضرت منگا اللہ تھیں سے بھی کسی کو روح کی حقیقت کا علم نہیں ہو سکتا جسے عام طور پر خیال کیا جا تا ہے۔ بات یہ ہے کہ جوچیز شریعت بیان نہ کرے اس کی نسبت یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ بات کسی سمجھ میں آئی نہیں سکتی ہوں اس لئے اس کی سمجھ میں آئی نہیں سکتی ہوں اس لئے اس کے بیان سے خامو شی اختیار کی گئی ہو۔ لیکن خاص لوگ اس نے اس کا علم ہو سکتا ہے۔

#### روح عامیانه نقطه نگاهسے

جب انسان روح کی حقیقت پر غور کرنے بیٹھتا ہے توجو بات اسے سب سے پہلے معلوم ہوتی ہے وہ زندہ ہوتی ہے وہ زندہ ہوتی ہے وہ زندہ ہے اور جب روح اس سے الگ ہو جاتی ہے تووہ مر جاتا ہے۔

#### روح کی حقیقت

اس کے بعد زیادہ غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ انسان کے بدن میں قلب کے ذریعے سے ایک لطیف بخار پیدا ہوتا ہے جس میں بدن کی تمام خلطوں (Humour) کا خلاصہ آ جاتا ہے۔ اس میں محسوس کرنے اور بلنے جلنے کی طاقت بھی ہوتی ہے اور بدن کے اندر جو تو تیں تدبیر کرتی ہیں انہیں بھی یہ بخار سنجال سکتا ہے۔ اطباء اپنی کتابوں میں اسی روح کاذکر کیا کرتے ہیں۔ طبی تجربے سے بھی یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ انسان کے کاموں پر اس بخار کے لطیف یا کثیف ہونے کا بڑا الر ہوتا ہے۔ ایسے بی انسان کے بدن کے ایک ایک عضو کو پیاری آتی ہے اور اس بخار کے کام پریشان کو جو چیز روکتی ہے اس کا سیدھا اثر یہ ہوتا ہے کہ اس بخار کے کام پریشان ہوجاتے ہیں یعنی بھتی آفتیں انسان پر آتی ہیں وہ اس بخار کے کام کوبے قاعدہ بنادی ہی ہیں۔ جب ہوجاتے ہیں یعنی بھتی آفتیں انسان پر آتی ہیں وہ اس بخار کے کام کوبے قاعدہ بنادی ہی ہیں۔ جب ہوجاتے ہیں یعنی بھتی ہوتا ہے ذندگی قائم رہتی ہے اور جب یہ پیدا نہیں ہوتا بلکہ تحلیل ہوجاتا ہے تو انسان مرجاتا ہے۔



#### بإنجوال باب

## روح کی حقیقت

انسانی روح" انسان اکبر" کاعکس ہوتی ہے جو حظیرۃ القدس میں موجود ہے۔ یہ عکس سب سے پہلے عالم مثال میں پیدا ہوتا ہے۔ اس میں ان سب چیزوں کا نمونہ آجاتا ہے جو" انسانِ اکبر" سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس کے علاوہ حظیرہ القدس کے فرشتوں کی روحانی طاقت کا بھی پر تو آجاتا ہے۔ ستاروں اور سیاروں کی جوحالتیں کا کنات پر اثر ڈالتی ہیں ان کا عکس بھی موجود ہوتا ہے اور سب سے بڑھ کریہ کہ" انسانِ اکبر" کے دل پر جو مجلی اللی پڑتی ہے اس کا بھی عکس آجاتا ہے چاہے وہ چھوٹا ماہی کیوں نہ ہو۔ گر آتا ضرور ہے۔

جب "انسانِ اکبر" کی روح کا عکس عالم مثال کے تختے (کاغذ) پر پیٹھ جاتا ہے اسے "ملکوتی روح" کہاتا ہے۔ پھر جسمانی دنیا میں انسانی بدن کے ذریعے ایک لطیف ہوا تیار کی جاتی ہے ہوا س ملکوتی روح کے لئے "سواری" (مطیہ) بن سکتی ہے۔ وہ ہوا جو جسمانیت کا خلاصہ ہوتی ہے اور ملکوتی روح کا "جسم" یا" سواری "بنتی ہے اسے "روح حیوانی" کہا جاتا ہے۔ یہ "روح حیوانی" نہ "ملکوتی روح" کے ساتھ پوری پوری مطابقت رکھتی ہے نہ جسم انسانی کے ساتھ ہولی بالکل تئیسری چیز ہوتی ہے۔ اسے نمہ بھی کہا جاتا ہے اور ملکوتی روح کا دوسر انام نفس ناطقہ بھی ہے۔ جس طرح" روح حیوانی "ملکوتی روح کی سواری ہے اسی طرح "روح حیوانی "ملکوتی روح کی سواری ہے اسی طرح انسانی جسم حیوانی روح کا گھوڑا یا سواری ہے۔ جسد یا جسم سے علیحدہ ہونے کے بعدر روح حیوانی اپنی ہستی کو محفوظ رکھ سکتی ہے۔ سواری ہے۔ جسد یا جسم سے علیحدہ ہونے کے بعدر روح حیوانی اپنی ہستی کو محفوظ رکھ سکتی ہے۔ سواری ہے۔ جسد یا جسم سے علیحدہ ہونے کے بعدر روح حیوانی اپنی ہستی کو محفوظ رکھ سکتی ہے۔ سواری ہے اسکی اندر دونی طاقتوں کی ترتی اور ان کے نتیجوں کانام ہمارے اعمال کی جزایا سزار کھا گیا ہے۔

## کیا ہمیں روح کاعلم کم دیا گیاہے؟

قرآن حكيم مل آتا ہے كه: وَيَسْعُلُونَكَ عَنِ الرُّوْمِ " قُلِ الرُّوْمُ مِنْ اَمْرِ دَيِّ وَمَا أَوْتِينَتُمُ مِّنَ الْعِلْمِ اللَّهُ قَلِيْلًا ﴿ (بَى اسرائيل ٨٥) ( تَجْم سے روح كے متعلق دريافت كرتے ہيں۔ان سے كهہ

المُورِّرِينَ عُجَيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾

روح ہوائی یانسے پر اس کی طاقت کے مطابق اترتی ہیں۔ پس جس قدر تبدیلی ہمیں انسان میں نظر آتی ہے اس کا اصل سبب اس کا بدن ہے۔ جیسے جب دھوبی دھوپ میں کپڑادھو تاہے تو کپڑے کارنگ توسفید ہو تاہے۔ لیکن دھوبی کارنگ سیاہ پڑجا تاہے۔ گویاسورج کی تاثیر کپڑے اور دھوبی پر ان کی لپنی اپنی استعداد (قابلیت) کے مطابق پر تی ہے۔

#### موت کیاہے؟

یہ بات ہمارے صحیح وجدانی علم ۵ میں ثابت ہو چک ہے کہ موت کے وقت نہمہ بدن سے جدا ہو جاتا ہے۔ اس لئے کہ بدن میں یہ طاقت ہی نہیں رہتی کہ وہ نے کو پیدا کر سکے۔ موت کے وقت حقیقی روح (روح قدسی) نبے سے جدا نہیں ہوتی۔ اگر اتفاق سے انسان ایسی پیاریوں کا شکار ہو جائے جن سے نہمہ یاروح ہوائی گھٹتی رہے تو بھی تھوڑی سی مقدار باقی رہ جاتی ہے جس کے ساتھ روح الٰہی یاروح قدسی کا تعلق قائم رہتا ہے اور اس طرح انسان کی انسانیت محفوظ رہتی ہے۔ اس کی مثال الی ہے جیسے شیشی میں سے ہوا چوس کر تکال لی جائے۔ تو اس طرح چوس کر تکال لی جائے کہ شیشی ٹوٹ میا گئے گئے جب اتنی چوسی جائے کہ شیشی ٹوٹ جائے تو بھی ہوائی تھوڑی سی مقدار اس کے اندر باقی رہ جاتی ہے۔ یہ ہوائی طبیعت کا تقاضا ہے۔ اس طرح نے کی طبی خاصیت یہ ہے کہ وہ گھٹتا ہمت گھٹتا بہت گھٹ جاتا ہے (تحلیل ہو جاتا ہے) لیکن اس طرح نے کی طبی خاصیت یہ ہے کہ وہ گھٹتا ہمت کھٹ جاتا ہے (تحلیل ہو جاتا ہے) لیکن پھر بھی اتناس جزیا جس ہے ساتھ روح حقیقی کا تعلق قائم رہتا ہے۔

#### موت کے بعد کی حالت

جب انسان مر جاتا ہے یعنی نمہ بدن سے جدا ہوجاتا ہے توبہ گویا اس کی نئی پیدائش ہوتی ہے۔ یعنی عالم مثال کے اس طبقے میں جہال وہ اب جاتا ہے اسے نئ شکل میں ڈھالا جاتا ہے۔ اب روح اللی عالم مثال کی قوتوں کی مدد سے نسے کی باقی رہی ہوئی قوت کو طاقت بخشتی ہے جس کے سب سے حواس کا مجموعہ دیکھنے کی طاقت، سننے کی قوت اور بولنے کی طاقت کام دینے لگتی بیں (مثالی قوت سے وہ چیز مر اد ہے جو مادے اور غیر مادے کے بیج میں ہے اور ساری کا نئات

• علم کی دو قسمیں کرنی چاہئیں۔ جو علم انسان اپنی کوشش سے خود حاصل کر تا ہے اسے "اکتسانی" کہتے ہیں اور جو خدا تعالیٰ کی طرف سے سیدهاحاصل ہو تاہے اسے "وجدانی علم" کہتے ہیں۔ (مرتب) الرُوُوشِ نَ حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهِ المِلْمُلِيَّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

انسان زیادہ گہر اغور نہ کرے تواس بخار ہی کوروح کہتا ہے لیکن زیادہ غور کیا جائے تو یہ بخار روح کا نچلا طبقہ قرار پائے گا۔ اس کی مثال ہمارے بدن میں ایس ہے جیسے گلاب کے اندر گلاب کا عرق یا کو کئے کے اندر آگ۔ جب اس سے بھی زیادہ گہری نظر سے دیکھا جائے تو ظاہر ہو گا کہ یہ روح حقیقی روح کے لئے سواری کا کام دیت ہے بیاس کے لئے مادے کا کام دیت ہے جس کے ساتھ تعلق پیدا کر کے ہی وہ کام کر سکتی ہے۔

اس حقیقی روح پریوں غور ہو سکتا ہے کہ ایک پچے کودیکھتے ہیں کہ وہ جوان ہو تاہا ور پھر

بوڑھا ہو جاتا ہے۔ اس کی بدنی قوتیں اور ان سے پیدا ہونی والی روح (بخاریا نسمہ) ہزار ہا مرتبہ

بدلتار ہتا ہے۔ بچہ ایک وقت میں چھوٹا ہو تاہے اور پھر بڑا ہو تاہے، کبھی اس کارنگ سفید ہو تا

ہے، کبھی سیابی ماکل ۔ وہ ایک وقت میں جالی ہو تاہے اور دو سرے وقت میں عالم ۔ اسی طرح

اور بہت سی حقیقتیں ہیں جو ایک دو سرے کے مقابلے میں آتی ہیں اور وہ سب انسان میں کسی نہ

میں وقت پائی جاتی ہیں۔ ان صفتوں کی تبدیلی ہوتے ہوئے بھی انسان ہمیشہ ایک بی سمجھا جاتا

ہے۔ اگر ہم زیادہ کریدیں تو کہنا پڑتا ہے کہ تبدیلیاں ہوتے ہوئے بھی بچہ وہی کا وہی رہتا ہے۔ اس لئے یہ "بدلنے والی صفتیں "اور

یعنی صفتیں بدلتی رہتی ہیں مگر بچہ وہی کا وہی رہتا ہے۔ اس لئے یہ "بدلنے والی صفتیں "اور

"بچہ" ایک نہیں ہوسکتے بلکہ "بچہ" اور ہے صفتیں اور ہیں۔ اب ہماری رائے یہ ہے کہ جس چیز

سے انسان کی یہ اکائی قائم ہے وہ یہ لطیف بخار تو ہو نہیں سکتا اور نہ وہ سکتا ہے بلکہ حقیقی

روح ایک غیر مرکب چیز ہے جو ایک نور انی نقطہ ہے۔ اس کا طرز اور اند از جسمانی طرز اور اند از حسمانی طرز اور اند از

جسمانی چیزوں میں بعض اپنی ذات سے قائم ہیں انہیں جو ہر کہتے ہیں، بعض دوسری چیزوں کے ساتھ قائم ہیں انہیں عرض کہتے ہیں۔ یہ حقیقی روح جسمانی جو ہر اور عرض سے الگ ہی کوئی چیز ہے۔ یہ روح جس حالت میں چھوٹے کے ساتھ ہے اس حالت میں بڑے کے ساتھ ہے اور جس حالت میں سفید کے ساتھ ہے۔ غرض ہر حالت میں اس کا تعلق ایک جیسا ہی ہے۔ اس روح کا سیدھا تعلق روح ہوائی کے ساتھ ہے اور روح ہوائی کا تعلق بدن کے ساتھ ہے۔

حقیقی روح اصل میں ایک سوراخ ہے جس میں سے اوپر کے عالم (عالم قدس) کی چیزیں



#### حجطاباب

# انسان کے لیے قانون کی پابندی کی ضرورت

قانون کی پابند کی کاانظام ایک جماعت کے ذریعے ہی ہے ہو سکتاہے اور وہ حکومت کرنے والی جماعت ہی ہوسکتی ہے۔ قانون کا انتظام کرنے والی جماعت کا فرض ہے کہ وہ امانت دار ہو اور اپنافرض اداکرنے والی ہو۔

صیح طور پر قانون کی پابندی کرانے والی جماعت کاسب سے پہلاکام بیہ ہوگا کہ وہ قانون کی اتعلیم عام لوگوں کو اس طرح دینا شروع کرہے جیسے باپ اپنی اولاد کو پڑھا تاہے۔ پھر قانون کی مخالفت کرنے والوں کو سزادینا بھی انہی لوگوں کے ہاتھوں میں ہوگا۔ وہ مخالف جماعتیں یا تواس پارٹی کے اندر ہوں گی بیابر۔ جو اندر ہوں گی انہیں قانون توڑنے کی سزادیۓ کانام "تعزیر" ہے اور جو باہر ہوں گی ان سے جنگ کرنی پڑے گی۔ تعزیر اور جنگ دونوں میں جنٹی توت استعال کرنی چاہئے۔

یہ قانون چلانے والی پارٹی عام لو گوں سے فقط قانون کی پابندی کرائے اور ان کی طرح خود مجھی اس قانون کی پیروی نہ کرائے گی، کیونکہ یہ طلاح ۔ قانون کی چیزوی نہ کرائے گی، کیونکہ یہ طلم ہے۔ قانون کی صحیح پابندی کے لئے عربی زبان میں اصطلاحی لفظ"نکلیف"بولاجا تاہے۔

#### امانت سے کیامر ادہے؟

الله تعالى فرماتا ہے كه ذاِنَّا عَهَ فَهَ الْاَصَانَةُ عَلَى السَّلَوْتِ وَالْاَرْ فِي وَالْجِهَالِ فَاكِينَ اَنْ يَّحْدِلْنَهَا وَ اَلْمُنْفِقُتُ وَ الْمُنْفِقُتُ وَ الْمُنْفِينُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالله وَكُلُ الله وَهُمَ الله وَمِهَا وَلَي الله وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَالله وَلِلْ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَال



میں ایک چیز کی طرح پھیلی ہوئی ہے) اس وقت نمہ عالم مثال کی قوقوں کی مددسے انسان کے کاموں کے ان نتیجوں کے اثر کے مطابق جو نمیے میں محفوظ ہوتے ہیں، روشن یا سیاہ لباس اختیار کر لیتا ہے۔ یہ لباس گویاادی بدن کی جگہ کام دیتا ہے۔ اس مثالی جسد (جسم) سے قبر اور حشر کے عجیب عجیب واقعات پیدا ہونے گئے ہیں۔ پھر جب صور پھو نکا جائے گا، جس کا مطلب یہ لینا چاہیئے کہ خدا تعالیٰ کا جو صور تیں پیدا کرناہے، ایک فیض جاری ہوگا اس فیض کی طرح جو پیدائش شروع کرتے وقت جاری ہوا تھا اس فیض کے طرح جو اثر سے روح اللی ایک پوراجسمانی لباس حاصل کرے گی یا ایسالباس ہوگا کہ اس میں مثالی اور جسمانی دونوں فتم کی قوتیں برابر کام کررہی ہوں گی۔ اس وقت وہ سب با تیں پیش آئیں گی جن کی حضرت محمد سول اللہ مُؤالیُّونِمُ نے خبر دی ہے۔

#### ملكيت اور بهيميت

نمہ، اصلی روح اور مادی بدن کے در میان ایک چیز ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ اس میں دونوں تو تیں ہوں۔ چنانچہ اس میں ایک قشم کی قوتوں کا رخ روح اللی کی طرف ہے۔ اس رخ کو ملکیت (فرشتہ پن) کہتے ہیں اور دوسری قشم کی قوتوں کا رخ مادی بدن کی طرف ہے۔ اس رخ کو میمیت (حیوانیت) کہتے ہیں۔

## روح کی اور حقیقت کیاہے؟

اس کے متعلق ہم یہاں زیادہ بیان کرنا نہیں چاہتے۔ ان باتوں کو مان ہی لینا چاہئے اور جو نتیج ہم پیدا کرناچاہیں انہیں سمجھتے رہنا چاہئے یہاں تک کہ اس علم سے ایک اور او نچے در ہے کے علم میں ان باتوں پرسے پر دہ اٹھادیا جائے ۔

<sup>•</sup> شاه صاحب وسلية ني اس او في درج ك علم كا يحمد حصد لهني كتاب" الخير اكثير "مين بيان فرماديا بـ



قرآن علیم میں آگے چل کرجو آیا ہے کہ "لیک بنت الله المنفِقیدی وَ المُنفِقتِ وَ الْمُشْمِ كِیْنَ وَ الْمُشْمِ كِیْنَ وَ الْمُشْمِ كُتِ " (الاحزاب ٤٣) (تاكہ الله منافق مر دوں اور منافق عور توں اور مشرك مر دوں اور مشرك عور توں کو عذاب دے) تواس میں پہلے لفظ میں جو"ل "ہے دہ عاقبت یا انجام لیمی نتیجہ ظاہر كرتا ہے، گویا اللہ تعالی فرماتا ہے كہ اس امانت كے قبول كر لينے كا نتیجہ بيہ ہوگا كہ انسان كو عذاب اور ثواب ملے گا۔

#### امانت اور فرشتے

اگر انسان اس بات کو اچھی طرح سجھنا چاہے تو اسے چاہئے کہ وہ پہلے فرشتوں کا خیال کرے۔ ان میں جسمانیت بالکل نہیں ہے۔ حیوانی قوت کی کی سے جو حالتیں پید اہوتی ہیں جیسے بھوک، پیاس، خوف اور غم و غیرہ یااس کی زیادتی سے جو حالتیں پید اہوتی ہیں جیسے غضب، فخر و غیرہ ان میں نہیں ہے اور خد انہیں کھانے پینے اور سونے کی حاجت ہے۔ ان کی طبعی حالت ہیہ ہے کہ اوپر سے جو علم نازل ہوا اسے عمل میں لانے کے لئے ہروت فارغ رہتے ہیں۔ یعنی انہیں کوئی چیز مشغول نہیں رکھتی سوائے اس کے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئی ہوئی باتوں کو عمل میں لاتے رہیں۔ ایک بات کرلی، پھر دوسری کا انظار کرنے گئے ، وہ کرلی تو پھر تیسری کا انظار کرنے گئے۔ جب انہیں اوپر سے کوئی عکم آتا ہے جس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ انسانی سوسائٹی میں کوئی اچھانظام قائم کیا جائے یا کسی خاص شخص سے اللہ تعالیٰ خوش ہے یا ناخوش ہے ، اس قسم کے الہام سے وہ بالکل تیارہ وجاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پورالور ااثر لے کے لئے کھڑے ہوجاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پوراکر نے فیصلے کے لئے کھڑے ہوجاتے ہیں اور پھر پوری طاقت سے اسے پوراکر نے اوپر سے آئی کوئی ذاتی کام نہیں ہوتا۔ وہ فقط کے لئے کھڑے ہوجاتے ہیں۔ اس حال میں ان کے سامنے اپناکوئی ذاتی کام نہیں ہوتا۔ وہ فقط اوپر سے آئی ہو جاتے ہیں۔ اس حال میں ان کے سامنے اپناکوئی ذاتی کام نہیں ہوتا۔ وہ فقط اوپر سے آئی ہو جاتے ہیں۔ اس حال میں ان کے سامنے اپناکوئی ذاتی کام نہیں ہوتا۔ وہ فقط اوپر سے آئی ہوئے تا ہیں۔

#### امانت اور حیوانات

اب اس کے بعد انسان جانوروں کے حال پر غور کرے کہ وہ کس طرح بہت نیچے در ہے کی باتوں بعنی کھانے پینے وغیرہ ہی میں گئے رہتے ہیں اور ہر وقت اپنی طبعی خواہشوں میں تھینے



یہ ظلوم اور جہول ہے۔ اللہ تعالیٰ کو منظور تھا کہ یہ نظام ضرور قائم ہوتا کہ اللہ تعالیٰ منافق مردوں اور منافق عور توں اور مشرک مردوں اور مشرک عور توں کوعذاب دے اور مؤمن مردوں اور مؤمن عور توں پر باربار رحمت برسائے اور اللہ بہت بخشنے والامہربان ہے۔)

امام غزالی روز الد مینادی اور دو مرے بڑے بڑے عالموں نے اشارہ کیا ہے کہ اس آیت میں امانت سے مراد قانون صحیح طور پر چلانے کی ذمہ داری قبول کرنا ہے۔ اس کی صورت بیہ کہ فرمانبر داری کی حالت میں ثواب اور نافرمانی کی حالت میں عذاب قبول کرلینا اور بیہ و قر آن حکیم میں آیا ہے کہ ہم نے بی "عبدہ پیش کیا" تواس سے مراد بیہ کہ ذمہ داری اور کام کرنے کی قابلیت کو ملاکر دیکھا گیا کہ آیا بیہ کام ان سے ہو بھی سکتا ہے یا نہیں اور بیہ جو کہا گیا ہے کہ "نہوں نے منہ سے" نہیں کہ انہوں نے منہ سے" نہیں "کہا بلکہ ان کا طبعی انکار مراد ہے۔ جس کامطلب بیہ ہے کہ طبعی طور پر کام کرنے کے قابل ہی نہیں اور بیہ جو کہا گیا کہ گیا گیا کہ "انسان نے بوجھ اٹھالیا" تواس کا مطلب بیہ ہے کہ انسان میں بیکام کرنے کی قابلیت اور استعداد ہے لیخی وہ کرسکتا ہے۔

## " ظلوم "اور "جہول" کے معنی

اس طرح سوچنے کے بعد قرآن تھیم کے الفاظ "اند کان ظلوما جھولا" گویا حکمت ظاہر کرنے والے الفاظ بن جاتے ہیں۔اس لئے کہ ظلوم وہ شخص ہو تاہے جوعدل اور انصاف کر سکتا ہواس میں اس کی قابلیت اور اہلیت ہولیکن انصاف اور عدل کرے نہیں اور جبول اسے کہتے ہیں جے علم نہیں ہے لیکن وہ علم حاصل کرستا ہے۔

انسان کے سواجتنی مخلو قات ہے وہ دو حصول میں تقییم ہو جاتی ہے۔

ا)۔ایک حصہ تووہ ہے جو طبعی طور پر علم اور عدل رکھتے ہیں۔ یعنی وہ عالم اور عادل ہیں بلکہ وہ غیر عالم اور غیر عادل ہو ہی نہیں سکتے۔ جیسے فرشتے۔

۲)۔ دوسری وہ مخلوق جونہ عالم ہے نہ عادل اور نہ وہ علم اور عدل سے کام لے سکتی ہے۔ جیسے حیوانات۔ پس اس عہدے کے قبول کرنے کی ذمہ داری اس مخلوق پر آنی چاہئے جو علم اور عدالت کر سکے۔ گویہ دونوں صفتیں اس وقت موجود نہ ہوں۔ ظاہر ہے کہ انسان کے سواایسی کوئی مخلوق نہیں ہے۔



بِالْحُسُنَى ﴿ فَسَنَيْسِمُ الْ لِلْيُسُمُ اَى ﴿ وَاَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغَنَى ﴿ وَكَنَّبِ بِالْحُسُنَى ﴿ فَسَنَيْسِمُ الْ لِلْهُ الْمُسْنَى ﴿ وَالْمَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ وَالْسَافَ كَ قَانُونَ كَى بِابَدَى كُرَتَا لِلْمُعْلَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ایک اور جگه قرآن حکیم میں ارشادہ که:

كُلُّ نُّبِدُّ لَمْؤُلَاءِ وَلَمْؤُلَاءِ مِنْ عَطَاءِ رَبِّكَ \* وَمَاكَانَ عَطَاءُ رَبِّكَ مَحْظُورًا ۞ (بن اسرائيل ٢٠)

ہم دونوں قشم کی جماعتوں کو مد دریتے ہیں اور انہیں ہید مدد اللہ کی طرف سے عطیہ ہے اور اللہ کاعطیہ کسی سے روکانہیں جاتا۔

## لذت اور الم كياب

یہ بھی یادر کھناچاہے کہ ملکی اور بہی قوتوں میں سے ہر ایک قوت کی دو حالتیں ہیں۔اگر اس قوت کے موافق چیزیں علم میں آتی جائیں تواسے لذت کہاجاتاہے اور اگر مخالف چیزوں کا علم ہو تارہے تواسے درد (الم) کہاجاتاہے۔ پس انسان کی ان دونوں قوتوں کے مطابق لذت اور درد علیحدہ علیحدہ ہوئے۔

#### انسان کی موجو دہ حالت

اس زندگی میں انسان کی حیوانی قوت غالب ہے اور انسان کی حالت ایس ہے جیسے اس نے بدن میں احساس کو کمزور کرنے والی کوئی دوا(مخدر) استعال کرر کھی ہو۔ اس مخدر (احساس کو کمزور کرنے والی کوئی دوا(مخدر) استعال کرر کھی ہو۔ اس مخدر در محسوس کمزور کرنے والی چیز) کے استعال کا نیتجہ یہ ہے کہ آگ کا شعلہ اسے لگے تو بھی اسے درد محسوس نہیں ہونے والاز جاتار ہے اور جب طبیعت لپنی اصلی حالت پر آجائے تو درد پورے زور سے محسوس ہونے لگتا ہے۔ اسی طرح ملکیت کے قاضوں کے خلاف کام کرنے سے جو درد محسوس ہونے چاہئیں وہ حیوانیت کے "کلوروفارم" کے فلاف کام کرنے سے جو درد محسوس ہوتے۔ موت کے بعد حیوانی قوت کا کلوروفارم اتر فلیے کے سبب سے پوری طرح محسوس نہیں ہوتے۔ موت کے بعد حیوانی قوت کا کلوروفارم اتر



رہتے ہیں۔وہ ان کے سوااور کچھ سوچ ہی نہیں سکتے۔وہ فقط وہ کام کرتے ہیں جن میں ان کے بدن کا کوئی فائدہ ہو تاہویاان کے حیوانی تقاضے کو پورا کرنے والی کوئی چیز ہوتی۔

#### امانت اور انسان

اس کے بعد دیکھنے کہ اللہ تعالی نے انسان میں دونوں باتیں رکھ دی ہیں۔

ا)۔اس کے اندر فرشتوں کی سی طاقت بھی ہے،جو اس روح کے اثر سے پیداہوتی ہے،جو انسان ہی میں پائی جاتی ہے اور کسی حیوان میں پائی نہیں جاتی۔وہ انسان کے سارے جسم میں پھیلی ہوئی ہے اور انسان کی روح طبعی یعنی نسمہ اس روح الہی کے تابع ہو کرکام کر تاہے۔

۲)۔اس کے اندر حیوانوں کی سی طاقت بھی ہے جو اس کی حیوانی روح میں سے نکلتی ہے۔ یہ حیوانی روح عام حیوانوں میں ایک جیسی ہے۔اس میں انسان کی ساری طبعی تو تیس موجو دہیں اور وہ اپنی پختہ ہستی رکھتی ہے اور انسان کی اصل روح بھی اس کے اثر سے اثر لے لیتی ہے۔

ان دونوں قوتوں، ملکیت اور بہمیت، میں کلراؤہ۔ چنانچہ توت ملکیہ یعنی فرشتوں کی قوت انسان کو اوپر کی طرف ترقی دیناچاہتی ہے اور بہیمیت نیچے کی طرف۔ اگر بہیمیت غالب آجائے تو ملکیت حصیب کررہ جاتی ہے۔

#### الله تعالى كي ايك حكمت

یہ بات بھی یادر کھنی چاہئے کہ کا نئات میں جو بھی نظام پیدا ہو تاہے، لیخی بہت کی مختلف چیزیں مل کر ایک بن جاتی ہیں، اس نظام میں کام کرنے کی جو طاقت اور اثر قبول کرنے کی جو استعداد ہوتی ہے، خواہ وہ اس نظام کی اصلی اور ذاتی ہو یا اس نے کما کر حاصل کی ہو، اس استعداد کے مطابق اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدودی جاتی ہے۔ یہ اللہ کی ایک شان ہے۔ اس قاعدے کے مطابق اللہ تعالیٰ کی طرف سے مدودی جاتی جو اللہ کی ایک شان ہے۔ اس قاعدے کے مطابق انسان نے جو بطور خود ایک نظام ہے، اگر حوانی باتیں زیادہ جمع کر لیں اور ان کو عمل میں لانا چاہاتو انہیں مکمل کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ نے اس کا نئات میں جو سامان پیدا کر رکھا ہے، وہ اسے مل کر رہنا ہے اور اگر اس نے فرشتوں کی می باتیں جمع کر لی ہیں اور ان سے کام لینا چاہتا ہے تو اس کا نئات میں اس کے لئے بھی پورا پوراسامان پیدا کر دیا ہے۔ اس سے اسے مدد ملتی رہے گی۔ چنانچہ خداوند تعالیٰ قر آن حکیم میں فرماتا ہے کہ "فامًا من آغطی و اتّ اللہ ق و صَدّ ق



#### ساتوال باب

## انسانی ذمہ داری کی پیدائش اس کی تقدیر سے

ا۔ ایسی معین چیزیں جن کی طرف اشارہ کیا جاسکے "اشخاص" کہلاتی ہیں۔ جیسے عمرو، زید کمر، گھوڑا، بیل وغیرہ۔

اگر "اشخاص" کی ایک جماعت میں کوئی بات الی ہو کہ وہ سب میں پائی جاتی ہو توجتے اشخاص میں وہ بات پائی جاتی ہو وہ میں اشخاص میں وہ بات پائی جاتی ہو وہ سب مل کر نوع کہلاتے ہیں۔ جیسے زید، بکر، عمر ووغیر ہمیں ایک بات پائی جاتی ہے، جس کے سبب سے انہیں انسان کہاجا تا ہے۔ اور گھوڑوں میں سے ہر ایک میں ایک بات پائی جاتی ہے، جس کے سبب سے انہیں گھوڑ ہے کہا جا تا ہے۔ پس زید، بکر، عمر و وغیر ہ کی ایک نوع ہے اور گھوڑوں کی دو سری نوع۔

پھر مختلف نوعوں کو ملا کر دیکھا جائے تواگر ان میں کوئی بات ایسی ہو کہ وہ سب نوعوں میں پائی جائے تو ایسی سب نوعوں کے مجموعے کو جن میں وہ خاص صفت پائی جاتی ہو جنس کہا جاتا ہے۔ جیسے انسان، گھوڑے اور بیل میں ایک خاص بات پائی جاتی ہے کہ بیہ جاندار ہیں۔اس لئے ہم کہیں گے کہ بیہ سب مل کر حیوان کی جنس ہے۔

اب اس سلط کو ایک قدم اور آگے بڑھائیں تو تمام جنسوں میں جو بات ایک جیسی پائی جائے گا، اس کے لحاظ سے جنسوں کے مجموعے کو جنس الاجناس کہاجائے گا۔

۲۔ اس عالم کی تمام کا نئات (جو چیزیں موجود ہیں وہ) سب ایک تدبیر میں جکڑی ہوئی ہیں اور کوئی چیز اس قاعدے سے باہر نہیں جا سکتی جو قدرت نے اس نظام کے لئے مقرر کر دیا ہے۔
اس میں علت ومعلول کے سلسلے مختلف طریقوں سے جمع ہو گئے ہیں اور ایک نظام بن گیا۔
علتوں کے یہ چھوٹے مجموعے بڑے نظام کے نیچے ہیں اور وہ انہیں اتنا آزاد نہیں چھوڑ تا کہ وہ جو گئے پین باری اور اس طرح علتوں کے دو سرے مجموعے سے ٹکر اجائیں۔ بلکہ علتوں کے جو بیں اور کے دو سرے مجموعے سے ٹکر اجائیں۔ بلکہ علتوں

الرُووشُ 5: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه عَلَى الْبَالِغَه

جائے گاتو ملکیت کے خلاف جس قدر غلطیاں کی جاچکی ہیں وہ ایک ایک کرکے محسوس ہونے لگیں گی۔

انسان کی اس مدہوشی کی حالت کی دوسری مثال گلاب کے پھول کی ہے۔اطباء کہتے ہیں کہ گلاب میں تین قتم کی قوتیں پائی جاتی ہیں۔

ا)۔ ایک قوت زینی ہے۔ اگر گلاب کوخوب اچھی طرح کھس کر لگایاجائے تواس قوت کا اثر ظاہر ہو تاہے۔

۲)۔ دوسری قوت پانی کی طرح ہے۔ وہ نچوڑنے سے حاصل ہوتی ہے۔

۳) \_ تيسري توت بواكي طرح ہے۔ وہ سو تكھنے سے حاصل بوتی ہے۔

اس طرح انسان کی حیوانی قوت اس زندگی میں ظاہر ہوتی ہے اور مکی قوت چیسی رہتی ہے۔اور مکی قوت مرنے کے بعد کی زندگی میں ظاہر ہوگ۔

شریعت انسان کے لئے طبعی چیز ہے

ہماری اس تمام بحث سے ظاہر ہوگیا کہ انسان کو کسی قانون کا پابند بنانا نود انسان کی نوع کی فطرت کا تقاضا ہے۔ گویاانسان کے اندر جو استعدادر کھی گئ ہے وہ زبانِ حال سے ما نگتی ہے کہ جو حکم قوت ملکی کے مناسب ہیں وہ اس پر لازم کر دیئے جائیں اور پھر اس کا بدلہ اسے پوراپورادیا جائے۔ یعنی اس کا پوراپورا نتیجہ اس کے نسے کے اندر محفوظ رہے اور حیوانی زندگی میں کھش کر رہ جانا اس کے لئے حرام کر دیا جائے اور اگر وہ کھش جائے تو اس طرح جو کام کرے اس کی سزا اسے دی جائے۔ واللہ اعلم۔

المُورِّرِ عَدَيَةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ لَا لَهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ الْبَالِغَةِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الْبَالِغَةِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الْمِعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْعِلْمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْعِلْمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعَالِمُ الْعَلَمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلَّالْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْعِلْمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَّمُ الْعِلْمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمِي الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعْمِلِمُ الْعِلْمُ الْمُعِلْمُ ال

ساخت میں اللہ تعالی نے اپنی حکمت کا قانون کس طرح چلایا ہے، تو وہ اصل حقیقت کو پالے گا۔
مثلاً درخت دیکھئے۔ اس کے پت ہیں، پھول ہیں، پھل ہیں اور دو سری صفتیں ہیں جو نظر آسکتی
ہیں یا چھ کر معلوم کی جاسکتی ہیں۔ ان پر پوراغور بیجئے توبیہ واضح ہوجائے گا کہ ہر ایک قسم کے
درخت کے پتوں کی شکل وشاہت الگ الگ ہے۔ ان کے شکو فے الگ الگ طرح کے ہیں۔ ہر
ایک قسم کے درخت کے پھل کا ذاکقہ الگ الگ ہے۔ ان خاص باتوں سے معلوم ہو تا ہے کہ یہ
فلاں قسم کا درخت ہے۔ یہ سب چیزیں، پتے، پھول، پھل وغیرہ کی خاص خاص شکلیں، درخت
کی صورت نوعیہ کے قانون کا متیجہ ہیں اور اس کے ساتھ وابستہ ہیں ہے۔ جہاں بیہ صورت نوعیہ
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ تعالی نے
مقرر ہوئی ہے وہیں اس کے ساتھ آنے والی خاصیتیں معین ہو جاتی ہیں۔ مثلاً جب اللہ وار اس کا

نوع کے بعض خاصے ایسے ہوتے ہیں کہ ہر عقلمنداسے پہنچان لیتا ہے۔ البتہ بعض خواص ایسے بھی ہوتے ہیں کہ عقلمندلوگ بہت سوچ بچار کے بعد ہی انہیں سمجھ سکتے ہیں۔ جیسے مشہور ہے کہ جو مخض اپنے پاس یا قوت رکھے اس کے دل میں ایک قسم کی فرحت اور شجاعت پیدا ہوگ۔ یا قوت کا بی خاصہ ہر ایک شخص غور کئے بغیر نہیں سمجھ سکتا۔

نوع کے بعض خاصے ایسے ہوتے ہیں جو اس نوع کے ہر ایک فرد میں پائے جاتے ہیں اور بعض ایسے ہوتے ہیں جن میں وہ بعض ایسے ہوتے ہیں کر دمیں پائے جاتے ہیں کسی میں نہیں۔ جن میں وہ خاصے نہیں پائے جاتے کہ ان افراد میں ان خاصوں کو قبول خاصے نہیں پائے جاتے کہ ان افراد میں ان خاصوں کو قبول کرنے کا مادہ نہیں ہو تا۔ مثلاً ایک قسم کی ہر ڈ (ہلیلہ) ایسی پائی جاتی ہے کہ کوئی شخص اسے ہاتھ میں لے لے تواسے دست آنے لگیں گے (بیہ تا ثیمر نہ ہر ایک ہر ڈ میں پائی جاتی ہے اور نہ ہر ایک میں لے لے تواسے دست آنے لگیں گے (بیہ تا ثیمر نہ ہر ایک ہر ڈ میں پائی جاتی ہے اور نہ ہر ایک

© آم کا در خت کہیں بھی پایا جائے گا اس کے پتوں کی ایک خاص شکل ہوگی، اس کے پھول خاص رنگ و یو اور شکل کے ہوں گے۔ اس کے پھول خاص دائقہ اور شکل اور قدو قامت لئے ہوئے ہوں گے۔ اس سب کا مجموعہ آم کا در خت ہوں گے۔ اس سب کا مجموعہ آم کا در خت کی ہوتی ہے۔ یہ شکل اور حالت آم کے ہر ایک در خت کی ہوتی ہے۔ اس خاص شکل، حالت، ذائقہ، یو دغیرہ کے مجموعے کو صورت نوعیہ کا امری آم کی ہوئی ہے۔ گھوڑے کی دو سری صورت نوعیہ ہے۔ باتی مخلوق کو بھی اس پر قیاس کر ناچاہئے۔ اب یوں کہا جائے گا کہ آم کی ہی شکل اس لئے ہے کہ آم کی صورت نوعیہ اس شکل کا تقاضا کرتی ہوئی ہیں۔ (مرتب)

الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي المِلْمُلِي

کے سب مجموعوں کے اوپر ایک بالائی نظام ہے، جو ان سب کی رفتار مقرر کرتاہے۔اس غالب اور زبر دست بالائی نظام کانام تقدیر ہے۔

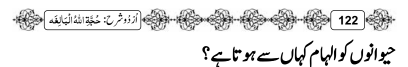
الہیات کو مانے والے سب عقلمندلوگ اور نبیوں کی شریعتوں کے مانے والے حکیم اس نظام کا مالک خدا کو مانے والے حکیم اس نظام کا مالک خدا کو مانے ہیں۔ نبیوں کی جماعت کا کوئی آدمی جب بیہ کہتا ہے کہ خدا جو چاہے کر سکتا ہے تواس جماعت کے عالم اس کا بیہ مطلب بتاتے ہیں کہ جس حکمت سے خدانے بیہ نظام کو جلانا پند کیا ہے ویساہی ہوگا۔ چونکہ اس نظام کو چلانا خدا تعالیٰ کی ذات کا طبعی تقاضا ہے۔ اس لئے اس نظام میں جو خوبی پائی جاتی ہے اس کی تعریف اصل میں اللہ ہی کی تعریف ہوسکتی ہے۔

عام لوگ تقذیر کے لفظ کو کچھ اس طرح بولتے ہیں کہ اس کے اندر اس حکمت کا اثر نہیں آتا جو اس لفظ کے پیچھے موجو دہے۔ لیکن خدا کے قانون میں عام لوگوں کے اس استعال کی کوئی سند نہیں ہے، شریعتوں کے پختہ مغز عالم اور حکیم اس بارے میں ایک ہی رائے رکھتے ہیں۔ صرف رائے کے ظاہر کرنے والے لفظوں میں فرق ہوجا تا ہے۔

اس بڑے نظام کو تحلیل کیا جائے (یعنی اس کے اجزابنا کر دیکھے جائیں) تو جہنس الاجناس "کاایک قانون نکلے گا۔ اس کے بعد ہر جنس کے لئے علیحدہ قانون ہو گا۔ انسانی نوع کے لئے جو قانون ہے اسے "شریعت "کہتے ہیں۔ تو اب جو لوگ شریعت کو تقدیر کے مقابلے میں لاتے ہیں ان کی عقلندی مانی نہیں جاستی۔ کیونکہ شریعت تو، جیسے اوپر دکھایا گیاہے، ساری کا نئات کی نقدیر کے نیج "نوع انسانی کی نقدیر "یااس کے لئے قانون ہے۔ اگر یہ کا نئات ایک نظام ہے اور ایک تدبیر کے ماتحت ہے تواس کا نئات کے جڑکا قانون یا نقدیر کا نئات کے باقی اجزاکی نقدیر سے نگر انہیں سکتی۔ کر اؤجو پیدا ہو تاہے وہ اس لفظ کی پوری محمت اور پورے معنی نہ سجھنے کے سبب سے بید اہو تاہے۔

#### صورت نوعيه كا قانون نباتات ميں

واضح رہے کہ اللہ تعالی نے اپنے بندوں کوشر عی قانون کی پابندی کا جو تھم دیاہے اس میں اللہ تعالیٰ کی ججت (دلیل) الیی زور دار ہے کہ اس تھم کے تھیجے ہونے میں کوئی شبہ نہیں جھوڑتی۔ غور کرنے والا آدمی جب اپنے اردگر دکی مخلو قات کو دیکھے گا اور بیہ سویے گا کہ ان کی



یہ تمام الہامی تعلیمات جو ہر حیوان کو حاصل ہوتی ہیں ان کے پیدا کرنے والے کی طرف سے صورت نوعیہ کے رائے آتی ہیں (یہ طبعی تقاضے حیوانوں کے لئے ویسے ہیں) جیسے در ختوں میں شکو فوں کے خطوط اور میووں کے مزے جو ان کی صورت نوعیہ کے ساتھ انہیں حاصل ہوتے ہیں (یعنی جیسے ہر قسم کے در خت کے خاص قسم کے بچ، شکو فے اور پھل ہوتے ہیں ویسی ہیں ہر ایک حیوان کی خاص عاد تیں اور خصلتیں ہوتی ہیں۔ یہ چیزیں دونوں کو ان کی صورت نوعیہ کے ذریعے سے ملتی ہیں) حیوانوں میں بھی بعض با تیں ایک ہیں جو ساری نوع میں بائی جاتی ہیں اور بعض ایک ہیں کہ کسی فر دمیں ہیں کسی میں نہیں۔ جس حیوان کا مادہ لین نوع میں صورت کی خاصیتیں زیادہ قبول کرتا ہے اور اس کے اسباب بھی موجود ہوتے ہیں اس میں نوعی تقاضے پوری طرح نمایاں نہیں ہوتے اگر چہ اصل استعداد عام ہوتی ہے۔ جسے شہد کی تکھیوں میں رائی تقاضے پوری طرح نمایاں نہیں ہوتے اگر چہ اصل استعداد عام ہوتی ہے۔ جسے شہد کی تکھیوں میں رائی خاص جوری ہوتی ہے جو رائی بننے کے لئے ضروری ہے) ایسے ہی طوطاہونے کے لحاظ سے خاص چیز موجود ہوتی ہے جو رائی بننے کے لئے ضروری ہے) ایسے ہی طوطاہونے کے لحاظ سے سب طوطے برابر ہیں لیکن وہ سب کے سب انسان کی آواز کی صاف صاف نقل اتار سکتا ہے۔ سب طوطے برابر ہیں لیکن وہ سب کے سب انسان کی آواز کی صاف صاف نقل اتار سکتا ہے۔

## انسان کی ترقی کاراز

اب انسان کی نوع پر غور کر و تواس میں وہ سب خاصیتیں ملیں گی جو در ختوں میں ہیں اور وہ خاصیتیں ہی پائی جائیں گی جو حیوانوں میں ہیں۔ مثلاً کھانسنا، انگرائی لینا، ڈکارنا، فضلہ خارج کرنا، پیدا ہوتے ہی بچے کاماں کی چھاتیوں سے دو دو ھینے لگنا(یہ سب حیوانی خواص ہیں جو انسان میں پائے جاتے ہیں جن کی وجہ سے انسان دو سر ب حیوانوں سے اونے ورج کا گناجا تا ہے۔ جیسے سوچ کر بات کرنا، بات کو سجھنا اور اس کا سوچ کر جو اب دینا، ایک باتوں کو جو انسان اپنے حواس سے سجھ لیتا ہے اور جن کے سجھنے میں اسے محنت خواس دینا، ایک باتوں کو جو انسان اپنے حواس سے سجھ لیتا ہے اور جن کے سجھنے میں اسے محنت خہیں کرنی پڑتی اور عقل نہیں کھیانی پڑتی، ترتیب کے ساتھ آگے پیچیے سوچ کرنے مسئلے اور خ



انسان پراس کااثرایک جیساظاہر ہو تاہے)

یہ بات سمجھ لینے کے بعد کسی انسان کاحق نہیں رہتا کہ وہ اس قسم کاسوال کرے کہ آم کامیوہ

اس شکل کا کیوں ہو تاہے۔ یہ نہایت نکمااور بے معنی سوال ہے۔ کیونکہ حکمت کے علم میں یہ بات
طے ہو چک ہے کہ کسی چیز کی خاصیتیں جس سبب سے پیدا ہوتی ہیں اس سبب کے پائے جانے کے
بعد یہ نہیں پوچھا جاسکتا کہ وہ خاصیتیں کیوں پیدا ہو گئیں (یعنی جو چیز کسی چیز کالازم نتیجہ ہو اور وہ
چیز موجو دہوتو نتیجہ خواہ مخواہ موجو دہونا ہوا۔ جیسے جب یہ ثابت ہو چکا ہے کہ زمین کی روشنی سورج
سے آتی ہے۔ توجب سورج نکل آیا ہوتو یہ سوال نہیں کیا جاسکتا کہ دھوی کیوں پیدا ہوگئی)۔

#### حيوانات ميں

اس کے بعد حیوانوں کی قسموں پر غور کیجئے۔ حیوانوں میں بھی ہر ایک نوع کی ایک خاص شکل اور خاص عاد تیں ہیں، جیسے در ختوں کی کیفیت تھی۔ حیوانوں میں اختیاری حرکات بھی یائی جاتی ہیں، ان کی طبیعتیں این ماحول سے اثر بھی لیتی ہیں، جنہیں طبعی الہام کہا جاتا ہے اور ان کے اندر طبعی تدبیر کام کرتی ہے جس سے اس حیوان کی عاد تیں بنی ہیں۔ جیسے گائے کی جگالی كرنے كى عادت اس كے اندركام كرنے والى خاص طبعى تدبير كا نتيجہ ہے۔ ان اختيارى حركوں، طبعی الہاموں اور جبلی تدبیر ول کے لحاظ سے حیوانوں کی ایک نوع دوسری نوع سے متاز ہوتی ہے۔مثلاً چوپائے گھاس چرتے ہیں۔ پھر ان میں سے بعض جگالی کرتے ہیں (جیسے گائے)اور بعض جگالی نہیں کرتے۔ جیسے گھوڑا، خچر اور گدھا۔ بعض جانور گوشت کھاتے ہیں اور پر ندے موامیں اڑتے ہیں۔ مجھلیاں پانی میں تیرتی ہیں۔ ایسے بی ہر نوع کے حیوانوں کی خاص خاص آوازیں ہیں، جو دوسری نوع کے حیوانوں میں یائی نہیں جاتیں۔ (جیسے کوے کی کائیں کائیں، گدھے کے منہنانے اور شیر کے دھاڑنے سے بالکل الگ فتم کی آوازہے)ایسے ہی ان میں نراور مادہ کے ملنے کا طریقہ ہے کہ ایک نوع کا طریقہ دوسری نوع کے طریقے سے الگ ہے۔ اس طرح اولاد کی تربیت کا قاعدہ ہر ایک نوع کا الگ الگ ہے۔ اس کی تفصیل کہاں تک بیان کی جائے؟ کیکن اسے تسلیم کرنے سے کسی کو انکار نہ ہو گا کہ ایک نوع کے حیوانوں کو اتناہی علم دیا گیا ہے جتنااس کی طبیعت قبول کر سکتی ہے اور جتنااس کی زندگی اچھی طرح بسر کرنے کے لئے ضروری ہے۔



دیکھئے نباتات میں حواس اور ملنے جلنے کی طاقت نہیں۔اس کی تربیت اور پر ورش کا میہ سامان کی تربیت اور پر ورش کا میہ سامان کیا کہ اس کی جڑیں پیدا کر دیں کہ وہیں اپنی جگہ رہتے ہوئے زمین میں سے ہوا، پانی اور لطیف مٹی کا مجموعی مادہ چوس لیتی ہیں اور پھر ٹہنیوں وغیرہ میں اپنی صورت نوعیہ کے تقاضے کے مطابق تقسیم کر دیتی ہیں۔

#### حیوانات میں تدبیر کی کار فرمائی

چونکہ حیوان کے حواس ہیں اور وہ حرکت بھی پیدا کر سکتا ہے، اس لئے اسے جڑیں نہیں دیں جو مادے کو زمین سے چوسیں بلکہ اس کے دل میں یہ خیال ڈال دیا کہ غلہ، گھاس اور پانی وغیرہ چل پھر کر، جہاں ملیں، وہاں سے حاصل کرے۔اس طرح اسے جن جن ارتفاقات کی ضرورت تھی وہ اس کے دل میں ڈال دیئے۔

العن کیڑے مکوڑے ذمین سے پیدا ہوتے ہیں۔ جواس طرح پیدا نہیں ہوتے ان میں اللہ تعالیٰ نے یہ تدبیر جاری کر دی ہے کہ وہ نر اور مادہ کے آپس میں طفے سے بڑھیں اور مادہ میں وہ موجت را طوبت ہیں جو پیٹ ہے کئی ہیں۔ پھر (دوسری منزل میں) وہی رطوبت بچے کے دودھ بن جاتی ہے۔ پھر پیدا ہونے والے بچے کے دل میں البام ڈال دیاجا تا ہے کہ وہ پیتانوں کو چوس کر دودھ نگے۔ اسی طرح قدرت الہی نے مرغی میں ایک رطوبت پیدا کر دی ہے جس سے انڈے بن جاتے ہیں۔ جب وہ انڈے دے دیتی ہے تواس کا پیٹ خالی ساہوجاتا ہے جس سے انڈے بن جاتے ہیں۔ جب وہ انڈے دے دیتی ہے تواس کا پیٹ خالی ساہوجاتا ہے اس کا اثریہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے ہم جنوں سے مانا چھوڑد یتی ہے اور کی الی چیز کو سینے سے اس کا اثریہ ہوتا ہے کہ وہ اپنے دکھے۔ اسی طرح قدرت نے کبوتروں کے نر اور مادہ کی اس پیدا کر دیا ہے۔ جب مادہ کا پیٹ انڈے سے خالی ہوجاتا ہے تو وہ بھی انڈے سینا چاہتی ہے۔ پھر اس کے اندر جو زائدر طوبت ہوتی ہے ، وہ قے کی شکل میں خارج کرتی ہے (یہ گویا چاتا ہے کو چوگا دینے کا طریقہ ہے) پھر مادہ کے دل میں اپنے بچے کے لئے مجت پیدا کر دی جس کی وجہ سے چائی اور دانہ اس کے اندر چلا جاتا ہے کہ وہ اپنی قے کو بچے کے منہ میں ڈال دیتی ہے جس سے پانی اور دانہ اس کے اندر چلا جاتا ہے وہ وہ بی زیری کو تر کے جس سے پانی اور دانہ اس کے اندر چلا جاتا ہے وہ وہ بی بیدا کر دی ہے وہ اس کے پر بنا نے میں کام آتی ہے جن سے وہ اڑ تا ہے۔ رطوبت زیادہ پیدا کر دی ہے وہ اس کے پر بنا نے میں کام آتی ہے جن سے وہ اڑ تا ہے۔



علم پیدا کرنا، ایسے ہی تجربے کے ذریعے سے اور ایک ہی قتم کے نتیجے پیدا کرنے والے واقعات جمع کرکے اور تیزی کے ساتھ صحیح تخمینہ لگا کرنے علوم پیدا کرنا۔ نیز انسان کے بڑے خواص میں سے ایک خاصہ یہ بھی ہے کہ جن باتوں کی خوبی حواس اور تخیل سے نہیں جان سکتا ان کی خوبی عقل سے پیچان لیتا ہے ، پھر ان باتوں کو اپنی پوری قوت اور ہمت کے ساتھ پورا کر تا ہے۔ جیسے اپنے نفس کو درست کرنا اور (عدل قائم کرنے اور ظلم دور کرنے کے لئے) ملک فتح کرکے اپنے حکم کے پیچے جمع کرلینا۔

## يه چيزين انساني نوع کاخاصه بين

(ان چیزوں کا انسانی نوع کے خواص میں سے ہونااس طرح ثابت ہوتا ہے کہ) تمام تومیں آپس میں بہت سے اختلاف رکھتے ہوئے بھی اس بات کو مانتی ہیں کہ یہ باتیں اچھی ہیں۔ یہاں تک کہ او نچے او نچے پہاڑوں میں بسنے والی قومیں بھی ان خیالات سے خالی نہیں ہیں۔ اس سے یہی نتیجہ نکلتا ہے کہ انسان کی صورت نوعیہ سے یہ عجیب بات پیدا ہوتی ہے جس نے ان باتوں کو ہر جگہ خوبی قرار دے دیا ہے۔ اس کا بھید یہ ہے کہ انسانی مز ان کا تقاضایہ ہے کہ اس کی عقل و اس کے جذبوں چیز غالب رہیں (دماغ عقل اس کے جذبوں چیز غالب رہیں (دماغ عقل کا مقام ہے، قلب جذبات کا گھر ہے اور جگر طبعی خواہ شوں کا مقام ہے۔ دیکھا جائے تو ان میں کا مقام ہے۔ دیکھا جائے تو ان میں سے ہر ایک کا مقام اس کا کام معین کرتا ہے۔ لیمن عقل جو دماغ میں ہے قلب سے او نچی ہے۔ اس کے اسے قلب یعنی جذبات پر غالب رہنا چاہئے)

#### ہر نوع کے لئے الگ تدبیر

الله تعالی نے ہر نوع کے اندر کام کرنے والی جو تدبیریں مقرر کی ہیں ان پر غور کیجئے اور سوچئے کہ ہر نوع کی تربیت اور پر ورش کے لئے الله تعالی نے اپنی نوازش اور مہر پانی سے راستے کتنے آسان کر دیئے ہیں۔

<sup>•</sup> عقل: - خیالات کاسلسلہ جس کے اجزا کے آپس میں ملانے سے نئی بائیں معلوم کی جاتی ہیں۔ (مرتب)

<sup>©</sup> جذبہ:۔انسان کے ذہن کے اندر کی وہ قوت جو خیال اور تصور سے پیدا ہوتی ہے، جو کسی کام پر اکساتی ہے۔(مرتب) © طبعی خواہش:۔وہ خواہشیں جن کے اچھایا براہونے کا فیصلہ عقل سے نہیں کر ایاجا تا۔(مرتب)

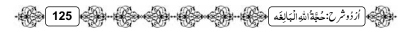


رزق دے کر پرورش کررہاہے اور جس طرح اس کی جنس کے دوسرے حیوانات (یعنی عام حیوانات) بمیشہ اپنی زبان حال سے عاجزی کا اظہار کرتے رہتے ہیں انسان بھی اپنی پوری محبت کے ساتھ جان بوجھ کر پورے علم کے ساتھ اپنے پرورد گار اور تدبیر کرنے والے (مدبر) یعنی خدا تعالیٰ کے سامنے پوری پوری عاجزی کا اظہار کرتا ہے (یعنی دوسرے حیوانات کی شکل وصورت اور حالت بی الی ہے کہ وہ سربسر عاجزی کا اظہار کرتا ہے لیکن انسان علم کے ساتھ جانتا ہے جمعے اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی کرنی چاہئے۔ کیونکہ اس نے جمعے نہ صرف پیدا کیا ہے بلکہ میری زندگی کی ساری تدبیر وہی کرتا ہے۔ اس لئے وہ منہ سے بول کر بھی عاجزی ظاہر کرتا ہے) میری زندگی کی ساری تدبیر وہی کرتا ہے۔ اس لئے وہ منہ سے بول کر بھی عاجزی ظاہر کرتا ہے) اس بات کو قرآن حکیم ان لفظوں میں بیان کرتا ہے:

ٱلَمْ تَرَاكَ اللهَ يَسُجُدُكَ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ وَ الشَّنْسُ وَالْقَبَرُ وَالنُّجُوْمُ وَالْجِهَالُ وَالشَّجَرُ وَالدَّوَآبُ وَكَثِيرُ مِّنَ النَّاسِ \* وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ

(کیاتم دیکھتے نہیں کہ تمام ہتیاں جو زمین اور آسانوں میں ہیں مثلاً سورج، چاند، ستارے، پہاڑ، در خت، جانوراور بہت سے انسان وہ سب اللہ تعالیٰ کے لئے سجدہ کرتے ہیں اور بہت سے انسان ایسے ہیں کہ ان پر عذاب ثابت ہو چکا ہے۔ یعنی وہ خالق کے آگے جھکنا جانے ہی نہیں)

اس کی تشر تے ہوں سیجھنی چاہئے کہ ایک در خت کے اندر جو تدیر کرنے والی "روح" کام کررہی ہے اس کانام "نفس نباتی "رکھ لیس تو در خت کی تمام طہنیاں، پتے اور شگوفے سب کے سب بھیشہ بھیشہ کے واسطے اپنی اپنی تدبیر کے لئے (لیمن زمین سے جو غذا ملنی چاہئے اس کے لئے) اس کے آگے ہاتھ پھیلائے ہوئے ہیں۔ اگر در خت کے ایک ایک جھے کو علیحدہ علیحدہ علیحدہ علیحدہ علی ہوتی تو ٹہنیاں، پتے اور شگوفے نفس نباتی کاشکر یہ اداکرتے۔ اس طرح اگر انہیں بولئے کی طاقت ہوتی تو وہ نفس نباتی کی طرف اپنی مختابی کا احساس ان کے جذبات پر پڑتا اور دہ اس کے آگے دل سے ہاتھ پھیلاتے (اس سے سمجھ لینا چاہئے کہ چونکہ انسان دانشمند ہے اور تیز سمجھ کامالک ہے اس لئے وہ اپنی مختابی کی حالت کو سمجھتا ہے اور عقل سے محسوس کرتا ہے۔ اس کا اس کے دل پر اثر ہو تا ہے جس سے وہ دل و جان سے اپنے خالق کے آگے ہاتھ پھیلانے کی ضرورت محسوس کرتا ہے ۔



#### نوع انسان میں تدبیر کی کار فرمائی

(حیوانات کے بعد انسان کا درجہ آتا ہے) اس میں حس اور حرکت بھی ہے، وہ طبعی اور جبلی الہامات بھی قبول کر تاہے اور ان کے علاوہ اس میں عقل بھی پائی جاتی ہے، جس کی وجہ سے وہ تجربے کے ذریعے سے نئی نئی باتیں معلوم کر سکتا ہے۔ اس لئے اللہ نے اس کے دل میں زراعت کرنے، در خت لگانے، تجارت کرنے اور آپس میں لین دین کرنے کے طریقے الہام کے۔ ان میں بعض ایسے لوگ پیدا ہوئے جن کی طبیعت میں لیڈر بننے کامادہ رکھاہے یاوہ اتفاق سے لیڈر بن جاتے ہیں۔ ایسے بی بعض اوگ ایسے ہیں جن کی طبیعت میں ما حتی کامادہ رکھاہوا ہے یاوہ اتفاق سے لیڈر بن جاتے ہیں۔ ایسے بی بعض ایسے ہیں جن کو بادشاہ بنادیا ہے اور بعض کور عیت ہیں اور اتفاق سے اتحت بن جاتے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جن کو بادشاہ بنادیا ہے۔ پھر حکیموں میں بنادیا ہے۔ ان میں سے بعض ایسے ہیں جن کی استعداد انہیں کیم بنادی ہے۔ پھر حکیموں میں بنادیا ہے۔ ان میں سے لوگ کی طور پر کم سمجھ ہوتے ہیں۔ ان میں اس قتم کی حکمت کامادہ بی نہیں ہوتا۔ وہ صرف دو سروں کے بیچھے چل سکتے ہیں۔ آپ دیکھیں گے کہ یہ با تیں تمام قوموں میں برابر پائی مرف دو سروں کے بیچھے چل سکتے ہیں۔ آپ دیکھیں گے کہ یہ با تیں تمام قوموں میں برابر پائی جن جاتی ہیں۔ خواہ وہ جنگلوں میں بسے والی ہوں یا شہروں میں رہنے والی۔ یہ سب با تیں انسان کی حت ہیں۔ خواہ وہ جنگلوں میں بسے والی ہوں یا شہروں میں رہنے والی۔ یہ سب با تیں انسان کی سے ارتفاقات معاشی پیدا ہوتے ہیں۔

اس کے بعد انسان کی ملکی قوت پر غور کیجئے۔ اس پر غور کرنے سے معلوم ہوگا کہ انسان
اس معاطے میں دوسرے حیوانوں کی طرح نہیں ہے۔ بلکہ اس کی سمجھ عام حیوانوں کی سمجھ سے
بہت او نچے درج کی ہے۔ پھر اس نے بعض علم پیدا کئے ہیں جن میں سب انسانی افراد برابر
کے شریک ہیں سوائے ان چند بد قسمتوں کے جن میں سے مادہ ہی نہیں ہے کہ اپنے نوعی خواص
قبول کریں۔ جن علموں میں انسانی نوع کا انفاق ہے ان میں سے ایک سے ہے کہ وہ اپنی پیدائش
اور تربیت کا سب تلاش کر تا ہے۔ کہ میں کیسے پیدا ہوا؟ میری تربیت اور پرورش کس طرح
ہور ہی ہے؟ میں کہاں تک ترقی کر سکتا ہوں؟ وغیرہ وغیرہ۔ رفتہ رفتہ سوچتے سوچتے اور غور
کرتے کرتے وہ خود بخود سے علم پیدا کرلیتا ہے کہ اس کا نئات کو تدبیر سے چلانے والی کوئی ہستی
ضرور ہے جس نے (اس ساری کا نئات کو نیستی سے پیدا کیا اور) مجھے بھی وجودد یا اور اب مجھے



(الف) عقل کا وہ استعال جو انسان اپنی سوسائی کے نظام کو درست کرنے کے لئے ارتفاقات (زندگی بسر کرنے کے طریقوں) پر غور کر تاہے اور جس کی مددسے وہ زندگی کامعیار بلند کرنے کے لئے ارتفاقات میں باریکیاں ٹکالتاہے۔

(ب) عقل کاوہ حصہ جو بغیر کو حشش کے غیبی علوم حاصل کر سکتاہے۔

#### ۲) انسان کی عملی قوت

عملی قوت کا کمال۔اس کے بھی دوجھے ہوسکتے ہیں:

(الف)اینے ارادے، قصد اور اختیار سے کام کرنا کہ وہ انسان کے نفس کا جزین جائے۔ حیوانات بھی اختیار سے کام کرتے ہیں لیکن ان کے کامول کے نتیج ان کے نفول میں جگہ نہیں پکڑتے اور نہ ان کے نفس ان کاموں کی روح سے رنگ اختیار کرتے ہیں۔ان کے عمل فقط ان قوتوں کے لئے ہوتے ہیں جو نسے سے قائم ہیں۔اس لئے وہ یہ کام آسانی سے دوبارہ کر لیتے ہیں۔ کیکن انسان کوئی کام کرتا ہے تو کام تو بیٹک فنا ہوجاتا ہے کیکن ان کاموں کی "روحیں"انسان کے نفس میں بیٹھ جاتی ہیں۔ گویاانسان کا نفس ان نتیجوں کو "نگل" جاتا ہے (اس "مضم" کا نتیجہ ہیہ ہو تاہے کہ) انسان کے نفس میں روشنی یااند هیرے کی سی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے۔ اب اس شرعی قانون کی اچھی طرح تشر سے کرسکتے ہیں جس کا مطلب یہ ہے کہ جب تک کوئی انسان کسی کام کو اینے ارادے سے نہیں کر تا اس سے اس کام کے متعلق جو اب طلی نہیں کی جاتی۔اس جملے کے ویسے ہی معنی ہیں جیسے طبیب کیے کہ زہریاتریاق اس وقت تک الرِّنْهِين كر تاجب وه گلے سے ينجے ندار جائے اور معدے ميں ند پہنچ جائے ( يعنی جس طرح زہر معدے میں پہنچ کر ہضم ہو تاہے اور خون میں مل جاتاہے۔اس وقت اس کا اثر ظاہر ہو تاہے۔ اس طرح جب کوئی کام ارادے سے کیاجاتا ہے اس وقت اس کا نتیجہ ظاہر ہوتا ہے )اور یہ جو ہم نے کہاہے (کہ انسان کی روح عملوں کی روح کو ہضم کرتی ہے) تواس کا ثبوت ہے کہ ہر قوم اور ملک میں اوگ یو چایا ٹھ کرتے ہیں اور طرح طرح کی ریاضتیں کرتے ہیں چنانچہ ان عباد توں اور تبیانوں (ریاضتوں) کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ وہ اپنے وجدان (Intuition)سے ان کا نور محسوس کرتے ہیں اور گناہوں اور بری باتوں سے رک جاتے ہیں اور گناہوں اور بری باتوں سے دل میں سختی پیدا ہوتی ہے اسے وجدان سے محسوس کرتے ہیں۔



انسان کے ان خواص میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اس کی نوع میں سے بعض شخص ایسے ہوتے ہیں کہ حظیرۃ القدس میں انسان کو علم دینے والا جو منبع ہے وہ وہ ہاں تک پہنچ سکتے ہیں۔ چنانچہ انہیں وہاں سے وحی کے ذریعے سے یا صحح تخیینے کے ذریعے سے یا خواب میں علم ملتا ہے اور دو سرے لوگ اس کا مل کے متعلق اندازہ لگالیتے ہیں کہ یہ سید ھی راہ پر ہے اور برکت والا ہے۔ اس لئے اس کی پیروی کرنے گئتے ہیں۔ جو کام کرنے کا حکم دیتا ہے وہ کرتے ہیں اور جن باقوں سے وہ روک دیتا ہے ان سے بچے ہیں۔ بات سے ہے کہ انسانی نوع کے ہر ایک فرد میں غیب باقوں سے وہ روک وہ وہ تے ہیں اور جن کا تعم دیتا ہے ان سے بچے ہیں۔ بات سے ہے کہ انسانی نوع کے ہر ایک فرد میں غیب انسان کو خواب نظر آتا ہے یا کوئی رائے قائم کرلیتا ہے اور وہ صحیح ثابت ہوتی ہے۔ گویا آتھوں دیکھی بات نے کہ وہ کہ کہ نے اور جوئی کہ کہ کہ انسان کو خواب نظر آتا ہے یا کوئی رائے قائم کرلیتا ہے اور وہ صحیح ثابت ہوتی ہے۔ گویا آتھوں دیکھی بات ہے۔ لیکن اس بارے میں سب لوگ یکساں نہیں ہوتے۔ ان میں بعض کا فی ہوتے ہیں، بعض ناقص (اور اجتماعیت کا قاعدہ ہے کہ ناقص کا فل سے تربیت یانے کا محتاج ہوتا ہے)

#### انسان کی خصوصیتیں

غرض انسان میں بعض ایس صفتیں ہیں جو حیوانات میں نہیں پائی جاتیں۔ جیسے اپنے پیدا کرنے والے اور پرورش کرنے والے کے آگے عاجزی کرنا، صاف ستھر ارہنا، اجتماع انسانی میں عدالت قائم رکھنا اور لذتوں میں اس طرح نہ مچیش جانا کہ اپنے فرض کو بھول جائے۔اس پر اللہ کے کرشموں اور فرشتوں کی طاقتوں کا ظاہر ہونا۔مثلاً اس کی دعاکا قبول ہونا اور تمام کرامتیں اور روحانی ترقی کے مقامات اور حالتیں جو اس پر طاری ہوتی ہیں۔

جن باتوں میں انسان باقی حیوانوں سے افضل اور اونچے درجے کاہے وہ اگر چہ بہت سی ہیں لیکن ان سب کو دو حصوں میں تقسیم کر سکتے ہیں۔

ا) انسان کی عقلی قوت

اس کی عقلی قوت اور حیوانوں کی بہنسبت بہت ہی زیادہ ہے۔اس کی دوشاخیں ہیں:



پاک آدمی وہاں تک پہنچ کر وہاں سے اسے لے اور پھر باقی لوگ اس کی فرمانبر داری کریں۔ جیسے شہد کی محصوں میں ملکہ ہوتی ہے کہ باقی سب قسم کی محصاں (تکھٹو ہوں یاسپاہی) سب اس کی پیروی اور فرمانبر داری کرتی ہیں۔ کیو نکہ وہ ان سب کی زندگی کا انتظام اور تدبیر کرتی ہے۔انسان کوئسی انسان کے ذریعہ سے یا بغیر واسطے کے اوپر سے علم حاصل نہ ہوتے تو اس کمال کو نہ پہنچ سکتا جو اس کی نوع کا نقاضا ہے۔

ایک عقلمند انسان جو آنکھیں رکھتاہے دیکھتاہے کہ اگر اللہ تعالی نے ایسے جانور پیدا کئے ہیں جو گھاس چرنے کے سوااور کسی طرح اپناپیٹ نہیں بھر سکتے تو وہ فوراً اس بات کا بھی یقین کر لیتا ہے کہ اللہ تعالی نے ان کے لئے ضرور چراگاہ بھی پیدا کی ہے جس میں بہت می گھاس ہے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کی حکمتوں اور کاریگریوں پر غور کرنے والا انسان جان سکتاہے کہ ایسے علم بھی ضرور ہونے چاہئیں جن سے عقل کی ضرور تیں پوری ہوتی ہوں اور اس طرح وہ نوعی تقاضے پوری طرح کمل کرکے کمال حاصل کرلے ۔ یہ علوم مندرجہ ذیل قسم کے ہونے حائیں۔

ا) اس بات کاعلم کہ خدا تعالیٰ ایک ہی ہے، اس کی یکائی کس طرح ہے، اس کی صفتیں کیسی ہیں، اور کیا کیا ہیں، یہ علم اتناصاف اور واضح ہونا چاہئے کہ انسانی عقل خود بخود اسے سمجھ لے اور اتنامشکل نہ ہو کہ لاکھوں میں سے کوئی ایک آدھ انسان ہی سمجھ سکے۔ چنانچہ اس نے یہ الفاظ جو فرمائے ہیں کہ: سُبُخان الله وَیِحَبُرہِ ہے۔ (الله تعالیٰ ہر عیب سے پاک ہے اور ان تمام خویوں کامالک ہے جن کی وجہ سے تعریف کی جاسمتی ہے۔) تو اس جملے کی تشر تے کرنے سے الله کی توحید اور صفتوں کا حال معلوم ہوجاتا ہے۔ اس نے اپنے لئے وہی صفتیں بتائی ہیں جنہیں عام لوگ جانتے ہیں۔ چسے حیات (زندگی) سمع (سننے کی طاقت) ہم (دیکھنے کی طاقت) قدرت وقوت) ارادہ ، بولنا، غصہ ، ناراضگی ، مہر بانی ، قبضہ ، بے پروائی اور سب کے بیان کرنے کے ساتھ ہی یہ بھی فرما دیا کہ اس جمینی کوئی چیز نہیں ہے۔ وہ زندہ ہے لیکن اس کی زندگی ہماری زندگی جیسی نہیں جسے وہ دیکھتے ہیں۔ وہ قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ دیکھتے ہیں۔ وہ قدرت ہوں طاقت کی طرح نہیں جے۔ وہ ارادہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ادارہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ادارہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ادارہ وہ کیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہے۔ وہ ادارہ وہ بھی کر تا ہے لیکن اس کی قدرت اور طاقت ہماری قدرت اور طاقت کی طرح نہیں ہمیں کی لولنا ویسانہیں جیسا ہمارا۔ باقی صفتوں کو بھی اس پر قیاس کر لینا چاہئے اور انہیں ہمیل کی تا کہ کیکن اس کا بولنا ویسانہیں جیسا ہمارا۔ باقی صفتوں کو بھی اس پر قیاس کر لینا چاہئے اور انہیں

الرُوُوشِ نَ عُبِّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ

(ب) عملی قوت کے کمال کی دوسری شاخ یہ ہے کہ اس قوت سے اعلیٰ درجے کے حالات اور روحانی مقامات حاصل ہوتے ہیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس پر بھر وسہ کرنا۔ان کانمونہ جانوروں میں بالکل نہیں ماتا۔(صرف انسانوں میں ماتا ہے)۔

## انسان کی ضرور تیں

واضح رہے کہ اگر چہ انسان کی صورت نوعیہ اس میں معتدل طرز کامز ان پیدا کردیت ہے، لیکن وہ مز اج اس وقت تک مکمل نہیں ہو تا (اور نہ معتدل رہ سکتا ہے) جب تک اس کے لئے دو چیزوں کا انتظام نہ ہو)

ا)۔انسانی نوع کو جو علم مل سکتے ہیں وہ ان کے منبع یعنی حظیر ۃ القد سسے لیے جائیں، جن کے لئے سب سے پاک انسان کی ضرورت ہے۔ پھر باقی لوگ ان علموں میں اس پاک انسان کی بیروی کریں۔

۲)۔انسانوں کے لئے ایک قانون (شریعت) ہوجس میں:

(الف)\_الله كى بيجان كے طريق (معارف البيه) مول\_

(ب) دنیامی زندگی گزارنے کے ڈھنگ (ارتفاقات) ہوں۔

(ج) ان کاموں کے لیے جو انسان اپنے اختیار، ارادے اور قصد سے کر تا ہے قاعدے ہوں جن کے مطابق ان کاموں کو پانچ قسموں میں تقسیم کیا گیا ہو یعنی (۱)واجب (ضروری، لازم)، (۲)مستحب (اچھالیکن اختیاری)، (۳)مباح، (۴) کروہ، (۵)حرام۔

(د) الله تعالی کی نزد کی (قرب) حاصل کرنے کے مقاموں پر چینچنے کے لئے ابتدائی باتیں (تمہیدات) صاف طور پربتائی ہوں۔

## عقلى ترقى كاانتظام

چونکہ یہ علوم اور شریعت انسان کی طبعی ضرورت ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی حکمت اور رحت کے مطابق یہ ضروری ہوا کہ وہ اپنے پاک غیب میں (بعنی کا کنات کے اس جھے میں جو انسان کی مادی نظروں سے او جھل ہے) انسان کی عقلی قوت کے لئے غذ اکا انتظام کرے اور کوئی

المنافعة الله الماليقة الماليقة

اوپر بتائے ہوئے پانچ قسموں کے علموں کی مددسے تدبیر اللی کس طرح انسان کی زندگی کی درست کرے گی۔ چنانچہ یہ سب علم اللہ تعالیٰ کے غیب الغیب (لینی بچلی اعظم سے اوپر کے درستی کرے گی۔ چنانچہ یہ سب علم اللہ تعالیٰ کا درجے) میں محدود شکل میں آگئے۔ یہ تمثل (شکل میں آنا) ہی ہے جے اشاعرہ اللہ تعالیٰ کا کلام نفسی (قدیم کلام جس کا تعلق اللہ تعالیٰ کی خاص ذات کے ساتھ ہے) کہتے ہیں۔اس کا علم، ارادہ اور قدرت کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ یہ ان کے علاوہ چو تھی چیز ہے۔

پھرجب ملاء اعلیٰ کے پیدا کرنے کاوفت آیا جن کی نسبت اللہ تعالیٰ کوعلم تھا کہ نوع انسانی کا اچھا انظام ان اونچے درجے کے نفوس کے بغیر پورا نہیں ہو سکتاتو اللہ تعالیٰ نے فقط کلمہ "کن" (ہوجا) کہہ کر انہیں پیدا کیا۔ یہ اللہ تعالیٰ کی نوع انسانی پر خاص عنایت تھی کہ ان اونچ درج کے فرشتوں کو پیدا کیا۔ کیونکہ وہ جانتا تھا کہ ساری انسانی سوسائٹ کا اچھا انتظام ان فرشتوں کے بغیر پورا نہیں ہو سکتا۔ ان فرشتوں کا پوری نوع انسانی کے ساتھ وہی تعلق ہے جو ایک انسان کی عقلی قوتوں کا اس انسان کے ساتھ ہوتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان بزرگ فرشتوں کے دلوں میں ان علموں کا اس انسان کے ساتھ وہو تا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان بزرگ فرشتوں کے دلوں میں ان علموں کا پر تو ڈالا جو محد ود شکل میں اللہ تعالیٰ کے غیب الغیب میں شکل ہو چکے تھے ) ان فرشتوں نے ان علموں کو ایک قسم کی روحانی شکل پہنادی۔ اس آیت الّذیدی کی فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشتے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشے مر او ہیں جن فرشتوں کی طرف اشارہ ہے ان سے بہی فرشے مر او ہیں جن

المُن الله المُن المُعَالِقَة المُن المُن

اس طرح سجھنا چاہئے کہ وہ ہماری صفتوں کی طرح نہیں ہیں۔ پھر ہم جو کہتے ہیں کہ وہ بے نظیرہے تواس کی تشر تے ایں باتوں سے ہونی چاہئے جو ہماری جنس میں بہت ہی دور کی سمجھی جاتی ہیں۔ مثلاً اگر خدا تعالیٰ کا علم ظاہر کرنا ہو تو یوں کیا جائے کہ وہ تمام دنیا کی بارش (جو ہو پکی اور قیامت تک ہوگی) کے قطروں کی گفتی جانتا ہے۔ اور دنیا بھر کے ریگتانوں میں ریت کے جینے ذرے ہیں ان کی تعداد بھی جانتا ہے۔ ایسے ہی تمام دنیا کے درختوں کے پتوں کی گفتی جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ سارے جاندار مل کر کتنے سانس لیتے ہیں۔ اس کے دیکھنے کی کیفیت یہ ہے کہ اندھیری رات میں جب ہاتھ کوہاتھ سمجھائی نہ دے چیو ٹی کے چلنے کو دیکھتا ہے اور اس کے علم کی باریکی اتن ہے کہ جب کوئی انسان اپنے کمرے کے دروازے بند کرکے لحاف اوڑھ کر کے علم کی باریکی اتن ہے کہ جب کوئی انسان اپنے کمرے کے دروازے بند کرکے لحاف اوڑھ کر دل میں کوئی بات سوچتا ہے تو خدا تعالی اسے بھی جان لیتا ہے۔ یہی حال اس کی دو سری صفتوں کا ہے۔ دہ بھی اتی انداز سے اور اس طرح بیان ہوئی چاہئیں۔

۲)۔عبادت کاعلم یعنی اس بات کاعلم کہ اللہ تعالیٰ کی بندگی کس طرح کریں۔ ۳)۔علم ارتفاقات یعنی دنیامیں زندگی گزارنے کے طریقوں کاعلم۔

۳)۔ علم مناظرہ لینی بحث کا علم۔ اس کا مطلب ہے ہے کہ جب ادنی درجے کی طبیعت رکھنے والے انسانوں کے دلوں میں ان علموں کے متعلق جن کا ہم ذکر کررہے ہیں شہے پیدا ہوں تو سچی بات کی حمایت کرنے اور شہوں سے سمجھ میں جو گر ہیں پیدا ہو جائیں انہیں کھولئے کا علم۔

۵)۔انسان کی بصیرت بڑھانے کے لئے اللہ تعالیٰ کی نعتیں (آلاء الله) یاد دلائی جائیں اور قوموں کے اتار چڑھاؤ کے تاریخی واقعات (ایام اللہ) یاد دلائے جائیں اور مرنے کے بعد قبر اور حشریں جو واقعات (وقائع برزخ وحشر) ہوں گے وہ بتائے جائیں۔ان سب باتوں کاعلم۔

علم مختلف در جوں میں

الله تعالی نے ازل <sup>©</sup> میں نوع انسانی پر اور اس کی ان استعدادوں (قابلیتوں) پر نظر ڈالی جو تمام انسانوں کی نسلوں میں چلنے والی تھیں اور اس کی ملکی قوت پر بھی نظر ڈالی اور بیر دیکھا کہ

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup> ازل سے دہ زمانہ مر اد ہے جس کا نثر وع نہیں۔ (مرتب)

email:hikmatequran@gmail.com



بعض چیزوں کا انسان کے لیے کرنا اور بعض سے بچنا اس طرح ضروری ہے جس طرح گائے،

ہیل وغیرہ کے لئے فقط گھاس کا کھانا جائز ہے، گوشت ان کے لئے "حرام" ہے۔ اور شیر وغیرہ
جانوروں کے لئے گوشت کھانا واجب (ضروری) ہے اور گھاس کھانی منع (حرام) ہے۔ ایسے ہی
کھٹو وغیرہ مکھیوں کو اپنی ملکہ کی فرما نبر داری کرنا ضروری ہے۔ اس بارے میں انسانوں اور
حیوانوں میں صرف یہ فرق ہے کہ حیوانوں کو یہ باتیں جبلی الہام کے ذریعے بتائی گئی ہیں (لینی
ان کی فطرت ہی میں یہ باتیں ڈال دی گئی ہیں) اور وہ بغیر سوچ سمجھے اور بغیر سیکھے سکھائے،
خود بخود کرتے ہیں۔ لیکن انسان اپنے علوم، تجربے اور دیکھ بھال اور سوچ بچارسے حاصل کرتا ہے۔ یاوی کی پیروی (تقلید) کرکے حاصل کرتا ہے۔



خاص کرلیتاہے اور اسے اپنے ارادے کے پوراکرنے کا آلہ بنالیتاہے۔اس پر کتاب (نوع انسانی کے لئے مجوعہ توانین) اتار تاہے اور اس کی پیروی اپنے بندوں پر ضروری قرار دے دیتاہے۔ قرآن کیم میں حضرت موسی عالیہ ایک بارے میں جو آیاہے کہ وَاصْطَنَعْتُكُ لِنَفْسِقَ ﴿ (میں نے بخیم اپنے لئے خاص کرلیا) اس کا یہی مطلب ہے۔

ان علموں کے جتنے درجے اوپر نیچے مقرر ہوتے گئے ان کی اصل حکمت بیہے کہ اللہ تعالیٰ نوع انسانی کوکامل بناناچاہتاہے۔چنانچہ غیب الغیب ( بخلی اعظم سے اوپر کے درجے) میں بیاعلوم ایک خاص شکل میں مقرر ہو گئے۔اس کا سبب بھی فقط بھی تھا کہ اللہ تعالیٰ نوع انسانی پر اپنی خاص مہر بانی کرناچا ہتا تھا۔ پھر انسانی نوع کی مجموعی استعداد (قابلیت) نے ملاءِ اعلیٰ کے فرشتوں کی پیدائش کو ضروری قراردے کر درخواست کی کہ وہ بھی پیدا کئے جائیں۔ ایسے ہی خاص زمانے میں نوع انسانی کے مخصوص حالات کے مطابق ایک خاص شکل میں قانون کی طلب بھی خود نوع انسانی نے کی۔ ( یعنی انسان کی نوع کی ساخت کا تقاضا تھا کہ اس کی فطرت کے مطابق اسے فلال فلال قانون دیئے جائیں اور پھر جب انسانی نوع میں ایک خاص قشم کے حالات پیدا ہوجائیں مثلاً بادشاہت کے ظلم انتہاکو پہنچ جائیں اورساری کی ساری سوسائی ایک ایسے چھوٹے سے طبقے کے قبضے میں آجائے جواسے اپنی عیش پرستیوں کے لئے استعال کرے اور اس طرح انسانیت خدا کو بھول جائے توایک خاص قتم کا قانون دیاجائے، جواس حالت کے مناسب ہو۔ یہ سب باتیں خود انسانی نوع کے تقاضے تھے،جو خدانے پورے کئے۔ گویابہ قوانین نوع انسانی نے طلب کئے،جو خداتعالی نے اپنی مہر بانی سے دیئے۔خداتعالی نے بیہ قوانین اپنی طرف سے بے ضرورت اور جبر أنبين ديئے۔اس طرح الله كى جحت انسانى نوع پر يورى ہو گئ (يعنى اب اگر نوع انسانی یااس کاکوئی حصہ یاکوئی فردان قانونوں کے خلاف کرے تواسے سزادیے میں خداتعالی پر کوئی الزام نہیں آسکتا۔ وہ کہہ سکتاہے کہ تم نے بیہ قانون طلب کیامیں نے دیا۔ اب اس پر عمل نہ کرنے کی کیاوجہ تھی؟اس کاجواب کوئی انسان نہیں دے سکتا )

یہ علم انسان کے لیے طبعی ہیں

اب اگر کوئی پوچھ کہ انسان کے لیے نماز پڑھناکیوں ضروری ہے؟ وہ کیوں رسول مُگاللَّا اُلَّمَا کی فرمانبر داری کرے؟ زنااور چوری اس کے لیے کیوں ناجائز کی گئی؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



میں اچھی زندگی گزار سکے بلکہ مرنے کے بعد کی زندگی میں بھی اسی قانون کا تسلسل کام دیتا رہے۔ جیسے ہم چاہتے ہیں کہ ایک نیچ کی پرورش بچین میں ایسی ہو کہ نہ صرف اس کی بچپن کی ضرور تیں پوری ہوتی رہیں بلکہ اس تربیت کے نتیجے جوانی میں بھی اس کے کام آئیں۔اسی طرح جوانی میں اس کی تربیت ایسی ہونی چاہئے کہ نہ صرف جوانی میں اس کے لئے فائدہ ہو بلکہ بعد کی ساری زندگی میں اس تربیت کے نتیجے اس کے لئے فائدہ مند ثابت ہوں۔ ایسے ہی انسان کی د نیاوی زندگی اس طرح بسر ہونی چاہئے کہ وہ نہ صرف اس د نیامیں مفید ثابت ہو بلکہ اس زندگی کے عملوں(کرموں)کے نتیجے مرنے کے بعد کی زندگی میں جو وہ اس مادی واسطے (Medium)میں بسر نہیں کرے گا۔بلکہ ایک اور بی واسطے (Medium) میں بر نہیں کرے گا۔بلکہ ایک اور بی گا، فائدہ دیں۔ اس کی ایک اور مثال یہ ہے کہ کسان اناج ہوتا ہے، اسے پانی دیتا ہے، کھاد ڈالتاہے اور اس کی گرانی کر تاہے۔اس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ جو اناج پید امو تاہے وہ نہ صرف اس کی موجودہ ضرور تیں اچھی طرح پوری کر دیتاہے بلکہ اگلی اچھی قصل کے لئے بہت عمدہ ج کاکام دیتاہے۔اگر وہ قصل کی اس طرح پرورش نہ کرے تواس کے پیدا کئے ہوئے اناج کے دانے تھوٹے چھوٹے، مر جھائے ہوئے اور بے حان سے ہوں گے۔ اگر یہی دانے اگلی قصل کے چیچ کے طور پر بوئے جائیں تواگلی فصل نگی ہو گی۔اس کے بر خلاف اگر اب کی فصل کی اچھی ، طرح پرورش کرے تواس کی اب کی قصل کا اناج بھی موٹا، اچھی غذاوالا اور عمدہ ہو گا۔ بلکہ وہ ا گلی قصل بھی اچھی دے گا۔

بالکل یہی حال انسان کی زندگی کا ہے۔ اس کی اس دنیا کی زندگی اور مرنے کے بعد کی زندگی دو مختلف زندگیاں نہیں ہیں۔ بلکہ دونوں زندگیاں لگا تاراور مسلسل ہیں یعنی مرنے کے بعد کی زندگی ہماری اس زندگی ہیں ہم جو جو کام کرتے ہیں ان کا نتیجہ ، جو ہر اور خلاصہ ہمارے نیے (Miasmic Body ) کے اندر محفوظ رہتا ہے۔ یہی جو ہر یا خلاصہ اس زندگی میں بھی اپنے کچھ نتائج و کھا تا ہے۔ لیکن مرنے کے بعد کی زندگی میں زیادہ نمایاں طور پر نتیج پیدا کرنے گئے۔ بیس بنیں گے۔

غرض انسان کی جتنی بھی زندگی ہوگی اس میں عام باتیں ان نتیجوں کے مطابق ہوں گی۔ اس زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں اچھے نتیجے پیدا کرنے کے لئے ضروری ہے کہ



#### آ گھوال باب

# شرعی قانون جزااور سزاکے لئے کیوں لازم ہے

اس میں شک نہیں کہ ساری کا نئات مجموعی طور پر ایک وحد انی تد ہیر کے بیچے کام کر رہی ہے۔ لینی ساری کا نئات میں قانون کا ایک ہی مجموعہ چل رہاہے اور اس کا نئات کا کوئی حصہ ہوئی جزوہ کوئی ذرّہ ان قوانین کے بغیر نہیں چل سکتا۔ یہ ہی ایک قانون باہمی کشش ہے جو کا نئات کا سب نظام لیے ہوئے ہے۔ سورج ہماری زمین کے ایک ایک ذرے کو لہنی روشنی اور حر ارت دیتا ہے اور ہماری زمین کا ایک ایک ذرہ اس کا نئات کے ایک ایک ذرے کو کھنچ رہا ہے۔ ایسے ہی مادے کی ساخت ساری کا نئات میں یکسال ہے لینی وہمی برقیات ہیں۔ جو ہماری زمین کے خاک مادے کی ساخت ساری کا نئات میں یکسال ہے لینی جو اکاش گڑگا یا کہکشال کے سب سے دور کے سارے علی ہائے جاتے ہیں ہو ہم سے نو ہز ارتین سونوری سال کے فاصلے پر ہے ہی ہی حال سب سے دور کے سے بے ورکے سے بے ورکے سے بے دور کے سے بے گئے ہیں ہو ہم ہے نو ہز ارتین سونوری سال کے فاصلے پر ہے گا ہی حال

جس طرح ساری کا کنات قانون کے مجموعے میں بندھی ہوئی ہے اس طرح اس کا ایک ایک حصہ ضمنی قوانین کا پابند ہے۔ مثلاً نباتات کی نشوو نما کا ایک قانون ہے۔ حیوانات کے سوچنے کا ایک قانون ہے۔ اس طرح نوع انسان ایک ایسے قانون کے مجموعے کا تقاضا کرتی ہے جس کے مطابق کام کرکے وہ نہ صرف اس مادی دنیا

اس کا ثبوت یہ ہے کہ کہکشاں کے اس مصے کی روشنی بالکل ہمارے سورج کی روشن کے مانشہ ہے۔ چنانچہ جس آلے ہے روشنی کو چھاڑ کردیکھتے ہیں (اسے طیف نما کہتے ہیں) اس سے ساری کا نکات کی روشنی ایک قتم کی ثابت ہوتی ہے۔ (مرسّب)
ورشنی کی رفتار ایک لاکھ ۲۸ ہز ار ۲۸۵ میل فی ثانیہ (سینٹر) شارک گئی ہے۔ اس صاب سے روشنی کی کرن ایک سال میں کم سے کم ۵۸ کھر ب۵ کا دارب میل کا فاصلہ طے کر لیتی ہے۔ یہ فاصلہ ستاروں وغیرہ کے لیے بلیے فاصلے نا پینے کے لئے کا کی کا کام دیتا ہے۔ ایس میں کم سے کم ۵۸ کھر بے دری سال کہتے ہیں۔ (مرسّب)

<sup>®</sup> کائنات کی فضاویس جگه جگه مادے کے بادل سے نظر آتے ہیں جوروش ہیں انہیں سحاب(Nebulae) کہتے ہیں۔اس قشم کاسب سے دور کا سحابہ ہم سے ۱۲ کروڑ نواسی سال کے فاصلے پر واقع ہے۔ (مرتب)



کرنے والی چیز (مخدر) سے سن کر دیاجائے تووہ جگہ آگ کی جلن محسوس نہیں کرتی۔ لیکن جب اس دواکا اثر دور ہوجاتا ہے تو در دمحسوس ہونے لگتا ہے۔

#### ۲) ملاءِ اعلیٰ کااثر

انسان کے دماغ میں اس کی سب ذہنی قوتیں موجود ہیں۔ جب بدن کے کسی حصے پر کوئی بیرونی اثر ہوتا ہے وہ حبث اس کی اطلاع دماغ کودیتا ہے۔ چنانچہ اگر اتفاقاً یاؤل چنگاری پر پڑجائے یایاؤں تلے برف کا کلزا آجائے تو حجث دماغ کو محسوس ہوجاتاہے کہ یاؤں کے نیچے چنگاری آگئی ہے یابرف کا کلوا آگیاہے۔ اس طرح حظیرة القدس میں نوع انسانی کی جو نوعی صورت یاامام نوع انسانی یاانسان اکبر موجودہ، الله تعالی نے اپنی مہر بانی سے اس کے لئے خادم فرشتے پیدا کردیئے ہیں۔ جو اس انسانِ اکبرے لئے حواس کی مانند ہیں۔ جس طرح ہم لین احساس کرنے والی قوتوں کے بغیر کام نہیں کرسکتے بالکل اسی طرح وہ امام نوع انسانی ان فرشتوں کی مدد کے بغیر اپناکام پورانہیں کر سکتا۔ چنانچہ جب کوئی انسان کوئی اچھاکام کر تاہے تواس کا يبلا اثر فوراً امام نوع انساني كے دماغ تك پېنچتا ہے اور ان فرشتوں سے خوشی اور سروركى كرنيں نکلتی ہیں۔اسی طرح جب کوئی شخص کوئی ایساکام کر تاہے جواس کے نوعی تقاضے کے خلاف ہے تواس کی خبر بھی فوراً امام نوع انسانی کو ہوتی ہے اور ان فرشتوں سے نفرت اور دھمنی کی کرنیں نکلنے لگتی ہیں۔ان فرشتوں کی کرنیں اس انسان کی طرف آتی ہیں اور اس کے دماغ پر اثر کرتی ہیں اور وہ بھی ان کا اثر قبول کر تاہے۔ یعنی اچھے کام سے خوشی اور اطمینان اور برے کام سے افسوس اور نفرت ساتھ ہی ان فرشتوں کی طرف سے آئی ہوئی کرنوں کا اثر ملاء سافل (Lower Angelic Region) کے فرشتوں پر اور حساس انسانوں پر بھی پڑتاہے۔اگر کام اچھاہے توان فرشتوں اور ان انسانوں کے دلوں میں یہ بات پیدا ہو جاتی ہے کہ اس انسان سے محبت کریں اور اس سے اچھاسلوک کریں۔ اگر کام براہے توان کے دلوں میں بیہ بات پیدا ہوجاتی ہے کہ اس سے نفرت کریں اور اس سے براسلوک کریں۔اس کی مثال ولی ہی ہے جیسے ہمارایاؤں چنگاری پر پڑتا ہے تو دماغ کی ادر اکی قوتیں (محسوس کرنے اور سوچنے والی قوتیں) جلنے کا درد محسوس کرتی ہیں،اس کے بعد دماغ سے ایک شعاع نگلتی ہے جودل میں اثر کرتی ہے۔اس کے اثر ے دل میں عم پیداہو جاتاہے اور طبیعت (حکر) پر اثر کرتی ہے تواس سے بخار ہو جاتا ہے۔



انسان اپنی نوع کے تقاضوں کے مطابق زندگی بسر کرے۔ان کے خلاف کام نہ کرے۔اسے ایقین رکھنا چاہئے کہ دہ اپنے آپ کو اپنے کاموں کے نتیجوں سے کبھی نہیں بچاسکتا۔

اس باب میں اس حقیقت کونہایت صاف طور پر پیش کیا گیاہے۔

انسان کے کامول کے نتیجوں کے اسباب

واضح رہے کہ انسان اپنے عملوں کے مطابق بتیج پائیں گے۔اگر کام اچھے ہیں تو بتیج بھی اچھے ہوں گے۔اگر کام برے ہیں تو بتیج بھی برے ہوں گے۔

انسان کے کاموں سے اچھے برے نتیجے پیدا ہونے کے چار اسباب ہیں:

#### ا) صورت نوعیه کا تقاضا

انسان کی صورت نوعیہ کا تقاضا۔ حیوان کا مزاج چاہتاہے کہ وہ گھاس چرے اور در ندے کا مزاج تقاضا کر تاہے کہ وہ گھاس چرے اور در ندہ گوشت کھائے گا تو اس کا مزاج در ست رہے گا اور اگر حیوان گوشت کھالے گایا در ندہ گھاس چرلے گا تو اس کا مزاج بگر جائے گا۔ اس طرح اگر انسان اپنے ارادے اور قصدے ایسے کام کرے جن کی تہ میں یہ چار خوبیاں ہوں تو اس کا مکمی مزاج درست رہے گا اور اس کی عقلی صحت قائم رہے گی۔

ا)۔اپنے پیدا کرنے والے کے آگے جھکنا اور عاجزی کرنا۔ (خشوع یا اخبات)

۲)۔ پاگیز گی یعنی بدن، لباس اور خیالات کوہر قشم کی گندگی سے پاک رکھنا۔ (نظافت)

س) - لذتول مين نه چينسا ـ (ساحت)

م)۔انصاف اپنی زندگی کے تمام معاملات میں (عدالت)

جب انسان ایسے کام کر تاہے جن کی روح ان خصلتوں کے خلاف ہو تو انسان کا مزائ 
گرخ جاتا ہے اور اس کی ملکی صحت خراب ہو جاتی ہے۔ اگر وہ آج نکلیف محسوس نہیں کر تاجو ملکی
مزاج کے گرخ جانے سے اسے محسوس ہونی چاہئے توجس وقت بدن کے ہو جھ سے ہلکا ہو جائے گا
ملکی مزاج کے خراب ہو جانے سے پوری پوری تکلیف محسوس کرے گایا اس کی صحت کی حالت
ملکی مزاج کے خراب ہو جانے سے کوری ہوری کا کا سان کے بدن کو کسی سن



(تجدد) پیداہ وجاتا ہے۔ مثلاً پہلے غضب تھا تواب رحمت بن گئی یا پہلے رحمت تھی تواب غصہ بن گیا۔ (مثلاً ایک خض نے براکام کیاتو اللہ تعالی کی صفوں میں ایک خاص رنگ پیدا ہو گیا۔ جے غضب کہا جاسکتا ہے پھر اس نے اچھاکام کیا تو وہی رنگ ایک اور رنگ سے تبدیل ہو گیا۔ اسے رحمت کہا جاسکتا ہے) جیسے قرآن تھیم میں آیا ہے کہ: اِنَّ اللهُ لَایُعَوِّرُمَا بِقَوْمِ حَقَّی یُعَیِّرُو اسے رحمت کہا جاسکتا ہے) جیسے قرآن تھیم میں آیا ہے کہ: اِنَّ اللهُ لَایُعَوِّرُمَا بِقَوْمِ حَقَّی یُعَیِّرُو اسے مَالِا نَفْسی کیفیت مَالِا نَفْسی کیفیت میں تبدیلی نہ کرلے) اور حضرت نی اگرم مَالِی اِنْکِیْمَا بِعِی فرماتے ہیں کہ فرشے آدمیوں کے کام میں تبدیلی نہ کرلے) اور حضرت نی اگرم مَالِی اُنْکِیْمِ اُس سے پوچھتا ہے کہ میرے بندوں کو کیسے چھوڑا؟ نیز فرماتے ہیں کہ دن کے کام رات کے کاموں سے پہلے آسان پر چینے جاتے ہیں۔ ان باتوں سے آخضرت مَالِی کُوْکِ اِنْکِیْمُ ہے واسطہ ہیں۔ القدس میں قائم ہے واسطہ ہیں۔

#### ۳) شرعی قانون کا تقاضا

(قانون دنیامیں نازل ہونے سے پہلے حظیر ۃ القدس میں مذون ہو تاہے۔

پہلی مصلحتیں جو اوپر بیان ہو چک ہیں انسانیت کے عام تقاضے کو ظاہر کرتی ہیں۔ اس مدیس ان مصلحتوں کی اس شکل کا ذکر ہے جو قانون کے اندر آ جاتی ہیں۔ یعنی قانون کی شکل اختیار کر لیتی ہیں۔ انساف کرنے والی طاقت دو حصوں میں تقسیم ہوجاتی ہے۔ ادنی طاقت ہمیشہ قانون کی شکل کی پابندی کرتی ہے اور اس کو سمجھ سکتی ہے۔ اعلی طاقت قانون کی روح کا زیادہ لحاظر کھتی ہے۔ قانون کے باہر انسانی سوسائٹی کے لئے جو مصلحتیں ضروری ہوں ان پر نہ اعلی طاقت بحث کر سکتی ہے۔ نہ ادنی طاقت بحث کر سکتی ہے۔ مشاحتی کے شکل کی بیانہ اور اس پر فقط قانون بنانے والی طاقت بحث کر سکتی ہے۔

دوسرے اور تیسرے سیبوں میں وہی فرق ہے جو قانونی کونسل کے ممبر کے نظریات اور عدالتی جماعت کے نظریات اور عدالتی جماعت کے نظریات اس عدالتی جماعت کے نظریات میں ہوتا ہے۔ قانون ساز جماعت قانون کی روح محفوظ کرنے کی کوشش کرتی ہے۔ اس طرح کوشش کرتی ہے اور عدالتی جماعت اس قانون کے لفظوں کی پیروی کرتی ہے۔ اس طرح دوسرے سبب میں انسانیت کے عام تقاضوں کاذکر تھااور تیسرے میں ان قانونوں کاذکر ہے جو اس روح کو محفوظ کرنے کے لئے سے ہیں۔

(انسان کے لئے شریعت کس طرح مقررہوئی ہے؟اس کی تشر یکے لئے پرانے علم



ملاءِ اعلیٰ کے فرشتوں کی تا ثیر ہمارے بدنوں میں بالکل و لی ہی ہے جیسے ہماری ادراکی قوتیں ہمارے بدنوں پر اثر ڈالتی ہیں۔ چنانچہ جب ہم میں سے کسی انسان کو آنے والا خطرہ محسوس ہو تاہے جس میں نہایت شدید درد کا ڈر ہو یا نہایت خو فٹاک بے عزتی کا ڈر ہو تو وہ کا نیخ کسوس ہو تاہے ، اس کارنگ زر د پڑجا تاہے ، بدن کمزور ہو جا تاہے ، خواہش نفسانی مرجاتی ہے ، پیشاب سرخ ہو جا تاہے ، یہاں تک کہ بعض او قات تو پیشاب خطا ہو جا تاہے یا پاخانہ نکل جا تاہے ۔ یہ سب با تیں طبیعت پر انسان کی ادراکی قوتوں کے اثر سے ہو تاہے ۔ حالا نکہ وہ حادثہ پش نہیں آیا ہو تا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ہماری ادراکی قوتیں بدن کی موتا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ہماری ادراکی قوتیں بدن کی موتا ہے۔ اس سے ظاہر ہے کہ ہماری ادراکی قوتیں بدن کی فرشنوں کو ، اعصابات کی طاقتوں کو ، سونگھنے ، سننے ، دیکھنے ، پیکھنے وغیر ہی طاقتوں کو ) خفیہ پیغام بھیجتی ہیں اور ان پر پوراپوراغلبہ رکھتی ہیں۔ بالکل ای طرح نوع ہیں۔ انسانی کی تدبیر کرنے والے فرشتے جو ملاءِ اعلیٰ (Upper Angelic Region) میں ہیں انسانوں اور ملاءِ سافل کے فرشتوں پر جبلی الہام اور طبعی حالات گازل کرتے دہتے ہیں۔

غرض تمام انسان جوزمین پر بستے ہیں وہ ان فر شتوں کے اسی طرح ماتحت ہیں جس طرح بدن کی سب قوتیں ہماری ادراکی قوتوں کے ماتحت ہیں۔

جس طرح انسانوں کے کاموں کی تا ثیر سے فرشتوں کی طرف سے شعاعیں نیچے کو آتی ہیں ای طرح انسانوں کے کاموں کی تا ثیر سے فرشتوں سے دورنگ دیا ہے۔ وہ رنگ حظیرة القدس میں چڑھتا ہے۔ وہ رنگ وہاں ایک نئی استعداد پیدا کر دیتا ہے۔ جیسے آگ کے پاس پانی رکھاجائے تو اس میں گرمی پیدا ہوجاتی ہے یا جیسے ذہن میں دو ملتی جلتی باتوں پر غور کیاجائے تو ذہن ایک خاص نتیجہ پیدا کرلیتا ہے یا دعا منظوری کا نتیجہ پیدا کر دیتی ہے۔ اس طرح ملاءِ اعلیٰ کی طرف سے حظیرة القدس کی طرف چے والا بیرنگ مجلی اللی سے ایسی صورت پیدا کرنے کا سبب بہم پہنچا تا ہے جے نیک طرف کی صورت میں اللہ کی رحمت اور خوشنو دی (رضا) کہاجا تا ہے اور برے عملوں کی شکل میں اللہ کی حضوں میں ایک نیارنگ

<sup>©</sup>وہ خفیہ پیام جوانسان کی طبیعت پر براہ راست اثر کر تاہے۔اس کا انسان کی عقل کے ساتھ تعلق نہیں ہو تا۔(مرتب) ©وہ کیفیتیں جن سے انسان کا مزاج اور طبیعت متاثر ہوتی ہے۔یہ "باتیں "نہیں ہوتی بلکہ حالتیں ہوتی ہیں۔ جیسے خوشی ک کیفیت، غم کی حالت وغیرہ۔(مرتب)

الرُوْوَشِ مَ: حُجَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ الل

کرایک مخصوص شکل پیدا کرلیتا ہے۔اب اللہ تعالیٰ کی مدداس میں شامل ہو جاتی ہے۔اس کے بعد وہ علم نہایت پکااور مضبوط ہو جاتا ہے۔

(نی اپنی قوم میں سے اپنے ارد گرد سے اجھے لوگ چن لیتا ہے توان کی فطرت اور طبیعت کے مطابق اس اصولی قانون پر مبنی ضمنی قوانین (Bye Laws) تجویز کرتا ہے۔ اس حالت میں یہ قانون (ضمنی) عمومیت پر اس قدر نہیں رہتا جس قدر تیسر سے درجے میں تھا بلکہ اس خاص جماعت کی ذہنیت کے لئے ایک خاص شکل میں معین ہوجاتا ہے اور اوپر تیسر ی شق میں قانون کی جس شکل کا ذکر آیا ہے اس کے لیے کسی خاص زبان کی ضرورت نہیں ہوتی۔ لیکن قوت درجے میں یعنی جبوہ قانون نی کے ذریعے سے اس کی جماعت کو پہنچایا جا تا ہے اس نی کی زبان قانونی درجہ حاصل کر لیتی ہے۔

#### ان درجون كابالهمي مقام

پہلے اور دوسرے اسباب کی بناء پر (یعنی صورت نوعیہ کے تقاضے کے مطابق اور ملاء اعلیٰ کے تقاضے کے مطابق انسان کو جو جزادی جاتی ہے وہ انسانی فطرت کے مطابق ہوتی ہے جس پر اللہ تعالی نے تمام انسانوں کو پیدا کیا ہے۔ اس میں شروع سے لے کر قیامت تک کوئی تبدیلی نہیں ہوگی۔ اس جزا کی بنیاد نیکی اور بدی کے عام اصول اور قاعدوں پر ہوتی ہے۔ خاص شاخوں اور خاص حدوں کا اعتبار نہیں کیا جاتا۔ یہی فطرت وہ دین ہے جو ہر زمانے میں یکسال رہتا ہے اور زمانوں کے بدلنے کے ساتھ نہیں بدلیا۔ تمام انبیاء کا اس پر اتفاق ہے۔ جیسے قر آن حکیم میں آیا زمانوں کے بدلنے کے ساتھ نہیں بدلیا۔ تمام انبیاء کا اس پر اتفاق ہے۔ جیسے قر آن حکیم میں آیا آئے کہ ذو اِن طفر ق اُن کی ایک ہی امت ہے) اور آئے خضرت منگائی فرماتے ہیں کہ:الانبیاء بنو علات ابو ھم واحد و امھا تھم شتی ۔ (تمام نہی آئیس میں اس طرح ہیں کہ ان دواصول پر اس قوم سے ضرور جو اب طبی ہوگی۔ اس لیے کہ آئی قائی ان دواصول پر اس قوم سے ضرور جو اب طبی ہوگی۔ اس لیے کہ انسانی عقل کا عمومی در جہ کا فی در جہ کا فی فطرت سے خود سمجھ سکتی ہے۔ اس کے سمجھنے کے لیے انسانی عقل کا عمومی در جہ کا فی ہے۔

تیسرے سبب سے یعنی شریعت کی بناء پر انسانوں کو جزا مل سکتی ہے وہ ہر زمانے کی اپنی شریعت کے مطابق ہوتی ہے۔ اس کے سمجھانے کے لیے نبی اور رسول آتے ہیں۔ کیونکہ خاص

نجوم کی مثال زیادہ موزوں ہے اس لئے کہ سیدنا ابر اہیم عَالیّنا سے پہلے کی شریعتیں عموماً نجوم ہی کے قواعد پر مرتب ہوئی تھیں)

جب ستاروں کے مجموعے میں کوئی ستارہ ایک خاص طرح پر دوسرے ستاروں کے سامنے آتا ہے منجم جان لیتا ہے کہ اس وقت وہاں ایک ایک روحانی فضا پیدا ہوجاتی ہے جس میں ان ستاروں کی قوتیں بھی شامل ہوتی ہیں۔ پھر چاند کے ذریعے سے،جو آسانی احکام کوزمین کی طرف پہنچانے کا ذریعہ ہے، وہ روحانیت زمین پر پہنچ جاتی ہے تولو گوں کے خیالات اس روحانیت کی تا شیرسے تبدیل ہوجاتے ہیں۔اس طرح اللہ کی شانوں کو پیچانے والاجانتاہے کہروحانی اجتماع کا وهوقت قریب آگیاہے جے شریعت میں لیلة مباز كة (بركت والى رات) كہا گیاہے، جسميں تمام حکمت کی باتیں تقسیم ہوتی ہیں۔اس وقت فرشتوں میں ایک خاص قسم کی روحانیت پیدا ہوجاتی ہے جس میں نوع انسانی کے احکام اور اس زمانے کا تقاضا بھی شامل ہو تاہے۔ وہال سے اس زمانے کے سب سے مقدس انسان پر الہام ہونے شروع ہوتے ہیں اور اس انسان کے در معے (واسطے) سے ان لو گوں کے دلول میں بھی الہام آنے شروع ہوجاتے ہیں جواس مقدس انسان کے قریب قریب فربن رکھتے ہیں۔اس کے بعد جماعت کے ذریعے سے عام انسان کوان البهامول كو قبول كرنے اور انہيں اچھا سجھنے كا البهام ہوتاہے اور جو آدمى ان البهامول كى تائيد کرے اسے قدرتی مدد ملتی ہے۔جو آدمی ان کے خلاف کرے وہ قدرتی اسباب سے شکست یا تا ہے۔ اسی طرح نیلے طبقے کے فرشتوں کو الہام ہوتا ہے کہ ان الہاموں کے مانے والوں کے ساتھ اچھابر تاؤ کریں اور نہ ماننے والوں سے براسلوک کریں۔ پھر اس جماعت سے جو الہام قبول کر چکی ہوتی ہے ایک نورانی رنگ ملاءِ اعلیٰ اور حظیرۃ القدس میں پینچتاہے۔ تو وہاں اللہ کی صفات میں سے طور پر خوشنودی باناراضگی کے آثار ظاہر ہوتے ہیں۔

#### ۴) نبی کی اطاعت

جب کوئی نبی الہام پاکر لوگوں میں اپنی تحریک پھیلانے کے لئے کھڑ اہو جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارادہ ہو تا ہے کہ اس کے کھڑے ہونے سے ان لوگوں پر رحم کرے اور انہیں اچھے لینی ترقی کے درجے کے قریب پنچادیا جائے، تواس نبی کی اطاعت لوگوں پر لازم قرار دے دی جاتی ہے اور وہ علم جو نبی کے پاس الہام کے طور پر آیا تھانبی کی دعا اور اس کی ہمت کے ساتھ مل



کی جن مصلحتوں کو اپنی دیا نتر ارانہ کو حش سے پہچان سکتی ہے۔ اسی طرح قانون کے عام در جب کی بات جے عام انسانی جماعت اپنی عام عقل کے ساتھ سمجھ سکتی ہے۔ اگر کوئی شخص اسے بھی سمجھنے کی کو حشش نہ کر ہے تو اس کا عذر مانا نہیں جاسکتا۔ اسی طرح اگر چو تھے در ہے میں قانون کا عام اعلان ہو جائے اور کوئی شخص ایسا ہو جسے اس کا علم نہ ہو، تو اس قانون کو اس جماعت میں جاری کرنے سے روکا نہیں جاسکتا اور نہ اس شخص کو اس قانون کے مانے سے بری کیا جاسکتا ہے۔ اب یہ اس کا فرض ہو گا کہ قانون کو سمجھنے کی کو حشش کرے۔

#### بحث كاخلاصه

پہلے تین درج انسانی فطرت کے ساتھ براہ راست تعلق رکھتے ہیں اور اس کے زیادہ قریب ہیں۔ اس لئے وہاں اشاعت اور تشر تک ضروری نہیں ہے۔ بلکہ ایک انسان کا تمدن اور سوسائی میں پیدا ہو جانا اور وہاں زندگی بسر کرناکا نی سمجھاجا تا ہے کہ قانون کے اس عمو می پہلو کو اپنی عمومی عقل سے سمجھ جائے گا۔ اس کے لئے نبی کے آنے کی ضرورت نہیں ہے۔ نبی تو وہ باتیں سمجھانے کے اس کے لئے نبی کے آنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اگر اس سے زیادہ ہو جھ باتیں سمجھانے کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر اس سے زیادہ ہو جھ باتیں سمجھانے کی خرورت ہوتی ہے۔ اگر اس سے زیادہ ہو جھ کانونی معلم کے ذمے ڈال دیا جائے گاتو قانونی سوسائٹی پیدا نہیں ہوسکے گی۔ اسی در ہے کے لئے قرآن حکیم میں آیا ہے کہ بلیتھ لئے من ھکائے من ہوج سمجھ کرزندگی بسر کرے) یعنی جزا جو ہلاک ہو وہ سوچ سمجھ کر ہلاک ہو اور زندہ رہے وہ بھی سوچ سمجھ کرزندگی بسر کرے) یعنی جزا اور سزاکا چو تھا درجہ اسی صورت میں قائم ہو سکتا ہے کہ نبی آجائے ، لوگوں کے شبہات دور ہو جائیں اور نبی کا پیغام اچھی طرح لوگوں تک پہنچ جائے۔ ان تینوں باتوں کے پورا ہوئے بغیر اس چو سے درجے سے پیدا ہونے والی جزالوگوں تک پہنچ جائے۔ ان تینوں باتوں کے پورا ہوئے بغیر اس چوشے درجے سے پیدا ہونے والی جزالوگوں پر نہیں آئی۔



خاص حالتوں کے مطابق جس جس قانون کی ضرورت ہے وہ استاد کی تعلیم کے بغیر انسان سمجھ خہیں سکتا۔ یہ استاد انبیاء اور رسول ہوتے ہیں۔ انہی کی برکت اور کوشش سے ان کی جماعت پیدا ہوجاتی ہے۔ نبی اکرم مَا اللہٰ کِلِم کے اس قول میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

انبا مثلى ومثل ما بعثنى الله به كبثل رجل ال قوما نقال يقوم! ان رأيت الحيش بعينى وانى ال النذير العربان فالنجاء فالنجاء فاطاعه طائفة من قومه فادلجوا فانطلقوا على مهلهم فنجوا وكذبت طائفة منهم فاصبحوا مكانهم فصبحهم الحيش فاهلكهم واجتاحهم فكذلك مثل من اطاعنى فاتبع ماجئت به ومثل من عصانى وكذب ماجئت به ومثل من عصانى وكذب ماجئت به من الحق

"میری اور جھے جو کچھ اللہ تعالی نے دے کر بھیجاہے۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے
ایک آدمی کسی قوم کے پاس آیا اس نے کہا میرے بھائیو! میں اپنی آ تھوں سے
متہیں تباہ کرنے والا لشکر دیکھ آیا ہوں۔ میں متہیں صاف صاف ڈراتا ہوں۔
خبر دار ہوجاؤ۔ اپنے آپ کو بچاؤ۔ چنانچہ قوم کے ایک جھے نے اس کی بات مان لی
اور رات کی تاریکی میں وہاں سے چل پڑا اور نج گیالیکن دوسرے جھے نے اس بات
کو جھٹلا یا اور صبح تک وہیں سوتا رہا۔ صبح سویرے لشکر اس کے سرپر آپہنچا اور اسے
ہلاک کر دیا۔ یہی حال اس شخص کا ہوگا جو میری پیروی کرے گا اور جو میں لایا ہوں اسے
اس کی پیروی کرے گا اور جو جھے جھٹلائے گا اور جو آجی بات میں لایا ہوں اسے
حھٹلائے گا۔"

چوتے سبب یعنی نبی کی بعثت کی وجہ سے جو جزاملتی ہے، وہ اس وقت ملتی ہے جب نبی آجائے، وہ اپنی دعوت بھیلادے اور لوگوں کے دلوں میں اچھی طرح بٹھادے ● (اس کے بعد اس قوم پر عذاب نازل ہو تاہے)۔ جب تک قوم کا ایک بڑا حصہ اسے سمجھ نہ لے اور تھوڑا حصہ سمجھانے کی تمام دیانتدارانہ کوششوں کے باوجو دنہ سمجھے اس وقت تک عذاب نہیں آتا۔ لیکن عذاب کا تعلق فقط تعلیم کے چوشے درجے کے ساتھ ہے۔ البتہ عام انسانی عقل، انسانیت

 <sup>●</sup> فلات کلیف الابعد از الة الخفاء وثبوت البعثة والدعوة (التفهیمات الالهیة، الجزالاول س۲۳)
 (انسان کمی نبی کو اس وقت تک مانے کے ذمہ دار نبیس ہوتے جب تک اس کی ذات اور اس کی تعلیم کے متعلق تمام تاریکیاں دورنہ ہو جائیں اور اس کی بعث اور دعوت کاثبوت بہمنہ پہنچ جائے) (مرتب)



اپنے نیجے کام کرنے والوں کی اس نہ بدلنے والی فطرت کا مطالعہ کرے۔ ای حالت میں اس کا انتظام اچھا اور مکمل ہو سکتا ہے۔ اس صورت میں وہ اپنے نیجے کام کرنے والوں سے اس کام کی امید نہ رکھے گاجو ان سے بن نہ پڑے یا ان کی اس فطرت کے خلاف ہو۔ اگر وہ یہ با تیں سمجھ لے تو اس کی نوے فیصدی تجویزیں یقینا کامیاب رہیں گی۔ جو لوگ اس فطرت سے واقفیت پیدا کرنے کی کوشش نہیں کرتے اور انسان کی عارضی بنی ہوئی فطرت ہی کاعلم حاصل کر ناکافی سمجھت ہیں ان کا انتظام جلدی برباد ہوجا تا ہے۔ ابتما کی نظام میں اگر ایک کے بعد دوسر اسمجھدار افسر پیدا ہو تا رہے تو سلطنت بن جاتی ہے اور اگر اس سلسلے میں ایک بھی ناسمجھ آدمی اعلی انتظام کا ملک بن جائے تو وہ بنی بنائی سلطنت تباہ ہوجاتی ہے۔ اس لئے انسان کی فطرت کا مطالعہ اور اس کے بدلنے والے اور نہ بدلنے والے حصوں کی الگ الگ واقفیت پیدا کرناکا میابی حاصل کرنے کے بدلنے والے اور نہ بدلنے والے حصوں کی الگ الگ واقفیت پیدا کرناکا میابی حاصل کرنے کے لئے اور سوسائی میں اعلی در ہے کا نظام پیدا کرنے کے واسطے نہایت ضروری ہے۔ تا کہ جو آدمی جس کام کے لائق ہے اسے اس کام میں لگایا جائے۔

## جبتت نہیں بدلتی

اس بات میں ہماری توجہ زیادہ تراس روایت کی طرف ہے جو آنحضرت مَنَّ الْفِیْمُ کی طرف ہے جو آنحضرت مَنَّ الْفِیْمُ کی طرف ہے بتائی جاتی ہے بتائی جاتی ہے بال عن مکاند فصد قولا واذا سبعتم برجل تغیر عن خلقه فلا تصد قوابد فاند یصیدالی ماجُبل علیه (جب تم سنو کہ بہاڑ لین جگہ سے ہٹ گیا ہے تواس کا یقین کرلولی کی جبلت بدل گئ ہے تواس کا یقین نہ کروتم دیکھو گے کہ آخروہ لین جبلت کی طرف آئے گا)۔

ایک اور روایت میں آیا ہے کہ الاان بنی آدم خلقواعلی طبقات شق فینهم من بولد مؤمناً (دیکھو! بنی آدم مختلف در جول میں پیدا کئے گئے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جو پیدائی مؤمن ہوتے ہیں)۔

(یہ روایت بہت لمی ہے اس کے آگے بیان آتا ہے کہ بعض مؤمن پیدا ہوتے ہیں اور مؤمن بی ابر بعض کافر پیدا مؤمن بی مرتے ہیں اور بعض کافر پیدا ہوتے ہیں اور کافر بی مرتے ہیں۔ اس مدیث میں آپ نے ان کے غضب اور اپناحق موسول کرنے کے طبقے بیان فرمائے ہیں۔ چنانچہ فرمایا ہے کہ بعض آدمی ہوتے ہیں جنہیں بڑی جلدی غصہ آتا ہے اور جلد بی صاف ہو جاتے ہیں۔ بعض ایسے ہیں کہ انہیں غصہ جلد



#### نوال باب

# انسانی سوسائٹی میں جبتی اختلافات

انسانی خصلتوں اور ان خصلتوں کے مطابق انسان جو کام کر تاہے انہیں دو قسموں میں تقسیم کرناچاہئے

ا) انسان کی خصلتوں کا ایک حصہ ایساہے کہ وہ لوگوں سے سیکھ کر خیال بناتاہے، اسی کے مطابق اس کے اندر عاد تیں اور خلق کیے ہوجاتے ہیں، وہی خلق اسے کمال پر پہنچانے کا سبب بنتے ہیں۔

7) انسان کی خصلتوں اور کاموں کا دوسر احصہ وہ ہے کہ اگر اس انسان کو تعلیم نہ دی جائے اور وہ معمولی انسانی سوسائی میں رہے اور اس کے لئے ایک خاص مقصد سامنے رکھ کر تعلیم دینے کا موقعہ ہی پیدانہ ہو تو بھی وہ اپنی طبیعت میں جس قدر جذبات پائے گا ان کے مطابق اپنی زندگی کا ایک پروگر ام بنائے گا۔ یہ حصہ زیادہ تر تبدیل نہیں ہو تا۔ اس میں تعلیم رنگ ایک حد تک اثر کر تاہے اور ایسامعلوم ہو تاہے کہ انسان اپنی طبیعت کوبدل چکا ہے۔ لیکن جو نہی اس تعلیم کے اثر کو برباد کرنے والی قوت سامنے آتی ہے یہ انسان حصف اپنی اصلی طبیعت برلوٹ آتا ہے۔

اگرچہ کہاجاتا ہے کہ انسان کی یہ فطرت تبدیل نہیں ہوتی لیکن اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر انسان عام حالات میں رہے تو اس میں تبدیلی نہیں ہوتی لیکن تعلیم و تربیت سے جو اس کی طبیعت کے اندرونی مخزن تک پہنی جائے فطرت بدل بھی جاتی ہے۔ لیکن اس کے لئے بڑی محنت چاہئے جو عام طور پر ہو نہیں سکتی۔ اس لئے ہر ایک انسان کی ذہنیت معین کرنے کے لئے اس صے کوزیادہ سامنے رکھنا چاہئے۔ کسی سوسائٹی میں عارضی طور پر رہ کر انسان نے خاص رنگ اختیار کر لیا ہو یا علمی جماعت میں رہ کر اس نے اپنے لئے نظریات پیدا کر لئے ہوں فقط انہی پر نظر کر کے انسان ذہنیتوں کا ماہر نہیں ہو سکتا۔ ختیام انسر کا کمال یہ ہے کہ جہال تک ہو سکے وہ



کرتے ہیں اور ایسے ہی کامول کو پسند کرتے ہیں۔

۲)۔ دوسرے درج کی ملکیت وہ ہے جو نجلے درجوں کے فرشتوں کی شان کے لا گتہ۔
ان کی حالت سے کہ اوپر سے جو خواہش آتی ہے وہ اسی سے بھر پور ہوتے ہیں۔ انہیں اس نظام
کاپوراعلم نہیں ہو تا اور نہ ان کی ہمت اسے وجو دہیں لانے کی طرف از خود متوجہ ہوتی ہے اور نہ
انہیں اوپر کے درج کے فرشتوں کی طرح اللہ تعالیٰ کے اساء اور صفات کی معرفت حاصل
ہوتی ہے۔ البتہ ان میں نورانیت ضرور ہوتی ہے اور وہ حیوانی ناپا کیوں اور نجاستوں سے الگ رہ
سکتے ہیں۔ بعض انسان بھی ایسے ہوتے ہیں لیمنی وہ خود تو کوئی نظام نہیں سوچ سکتے لیکن اچھانظام
سوچنے والوں سے اثر لے کر وہ ان کے ساتھ مل کر کام کر سکتے ہیں۔

## تہیمی قوت کے درجے

اسی طرح بہیت (حیوانی قوت) بھی انسان میں دوررجوں میں ظاہر ہوتی ہے:

ا)۔ پہلا درجہ شدید بہیمیت کا ہے لیعنی طاقتور اور زور دار حیوانیت کا۔ جیسے نرجانور جو پوری غذا کھائے اور پوری تدبیر کے ساتھ پرورش پائے اس کا جسم بہت بڑا ہوتا ہے، وہ نہایت مضبوط اور طاقتور ہوتا ہے، اس کی آواز بہت او نجی ہوتی ہے، حملہ کرتا ہے توبڑے ذور سے کرتا ہے، جس کام کا ارادہ کر لیتا ہے اسے کئے بغیر نہیں ٹلتا اور اس کی طبیعت میں فخر بھی ہوتا ہے۔ لیعنی اپنے ہم جنسوں میں اپنے آپ کو بڑا سبھتا ہے، اس کا غصہ بھی بڑے ذور کا ہوتا ہے۔ اس میں مادہ سے ملنے کی قوت بھی زیادہ ہوتی ہے اور وہ ہر ایک پر اپنا غلبہ قائم کرناچا ہتا ہے اور وہ ہر ایک پر اپنا غلبہ قائم کرناچا ہتا ہے اور وہ بڑے دل والا ہوتا ہے۔ جس انسان میں شدید بہیمت ہواس میں بھی ایس بھی ایس بھی بی باتیں پائی جاتی ہیں۔

۲)۔ بہیمیت کا دوسر ادرجہ کمزور ہوتا ہے۔ جیسے خصی، ناقص اعضا والا جانور جو بھوک اور نامناسب تدبیر میں پرورش پائے، اس کا جسم کمزور ہوتا ہے، آواز باریک ہوتی ہے، حملہ کرنے میں بھی مریل ساہوتا ہے، وہ بزدل اور بہمت بھی ہوتا ہے، وہ دوسروں پر غلبہ پانے اور فتح حاصل کرنے کاخیال بھی جی میں نہیں لاتا۔ جس انسان میں بہیمیت کمزور ہواس میں ایسے ہی اوصاف ہوں گے۔

الزورشرى: حُجَةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَه

آتا ہے لیکن ان کا دل دیر میں صاف ہوتا ہے۔ بعض ایسے ہیں کہ غصہ دیر میں آتا ہے اور صاف بھی صاف جلد ہوجاتے ہیں اور بعض ایسے ہیں کہ انہیں غصہ بھی دیر میں آتا ہے اور وہ صاف بھی دیر میں ہوتے ہیں۔ دوسری روایت اپنا حق وصول کرنے کے بارے میں ہے۔ اس میں آپ نے فرمایا ہے کہ وہ اپنا حق لینے میں سخت ہوتے ہیں اور دوسرے کا حق دینے میں بھی سخت ہوتے ہیں۔ بعض ایک میں نرم اور دوسرے میں ہوتے ہیں۔ بعض ایک میں نرم اور دوسرے میں سخت۔ یہ چار قسمیں ہوگئیں)۔

آ مخضرت مَنَّ الْفَیْدُ فَرَماتے ہیں کہ:الناس معادن کبعادن الذهب والفضة ( بیسے چاندی سونے کی کا نیں ہیں ایسانوں کی کا نیں ہیں) یعنی کسی کان سے خاص در ہے کاسونا لکتا ہے اور دو سری سے کم در ہے کاسونا لکتا ہے ویسے ہی لوگوں کی جماعت کا آدمی اچھا اور بری کا برا ہوتا ہے۔ اللہ تعالی بھی فرماتا ہے کہ: قُلْ کُلُّ یَّعْمَلُ عَلی شَا کِکَتِهِ (بنی اسرائیل ۸۴) ( ہر شخص اپنی فطرت کے مطابق کام کرتا ہے) یعنی اس کی فطرت میں جو استعدادر کھی گئے ہے وہ اس کے مطابق کام کرسکتا ہے۔

# انسان کی ساخت کا تجربه

اگر آپ چاہتے ہوں کہ فطرت انسانی کی جو سمجھ اللہ تعالی نے ہمیں دی ہے اور ان اصادیث کا جو مطلب ہمیں سمجھایا گیاہے وہ معلوم کریں توجو بات ہم بتاتے ہیں اسے پورے غورسے سمجھ لیجئے۔

### ملکی قوت کے درجے

#### انسان میں ملکی قوت دورر جوں میں پیدا کی گئے ہے:

ا) \_ پہلا در جہ ملاء اعلیٰ کے در ہے کے مناسب ہے جن کی عادت ہی ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء اور صفات کے علموں سے پورا پورارنگ حاصل کرتے ہیں۔ وہ ان صفتوں کی باریکیوں کو پہنچان لیتے ہیں جن کا نظام عالم کے چلانے میں دخل ہے اور جو نیانظام قائم کرنا مقصود ہو تاہے وہ اسے ہر پہلوسے مکمل طور پر سجھ لیتے ہیں اور پھر اسے عمل میں لانے میں اپنی ساری ہمت صرف کر دیتے ہیں۔ تو جن آدمیوں میں اعلیٰ درجے کی ملکیت ہوتی ہے وہ مجھی اسی طرح



ہوجاتی ہے جورائے کلی کے قریب ہوں۔ یعنی وہ اپنے ذاتی فائدوں کو بھلادیتی ہے۔ اگر وہ خالص عام مصلحت کے کاموں کا تصور نہیں کر سکتی تو وہ اس کے خلاف باتوں کو بھی سوچنا چھوڑدیتی ہے۔ اس نقطے پر دونوں میں صلح ہوجاتی ہے اور اس طرح ایک ایسامز اج پیدا ہوجا تاہے جس میں دونوں کے تقاضے لڑتے نہیں۔

## دونوں کے جمع ہونے کے چار درج

ملکیت اور جیمیت کے اس طرح آپس میں ملنے سے انتہائی(۱)، وسطی(۲)، اور انتہائی طرف ماکل (۳)، اور انتہائی طرف ماکل (۳) درجے پیداہو جاتے ہیں۔ ان سے بے انتہاقت میں اور درجے پیداہو سکتے ہیں۔ لیکن بڑی قسمیں آٹھ ہوتی ہیں۔

## تجاذب كي حالت ميں

(الف) ملکیت اور بهیمیت کے تجاذب کی شکل میں جمع ہونے سے:

ا) اونے درج کی ملکیت اور اونے درج کی بہیمیت۔

٢) اونحے درج كى ملكيت اور كمزور بهيميت۔

m) نچلے درج کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

۴) نچلے درجے کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

## مصالحت كي حالت ميں

(ب) ملكيت اور بهيميت كے صلح كے ساتھ جمع ہونے سے:

۱) اونچے درجے کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

۲) اونچے درج کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

س) نیلے درج کی ملکیت اور زور دار بہیمیت۔

م) نیلے در نے کی ملکیت اور کمزور بہیمیت۔

پھران میں سے ہر ایک قشم کی خاصیتیں الگ الگ ہیں۔

جو شخص ان آگھوں قسموں کے احکام لینی خاصیتیں سمجھ لے گاوہ انسانیت کے بہت سے مشکل مسئلے حل کرکے اطمینان یالے گا۔ (لیعنی ظاہر میں سب انسان ایک جیسے معلوم ہوتے ہیں



#### جبلت اور تربيت

ملکیت اور بہیمیت کے جو دو دو دو درجے مقرر کئے گئے ہیں ان میں سے کوئی نہ کوئی درجہ
انسان میں اس کی جبلت کے مطابق پایا جاتا ہے۔ پھر تعلیم اور تربیت سے وہ جبلی استعداد
مضبوط یا کمزور ہوتی رہتی ہے۔ لیخی ایک انسان کی جبلت میں ملاءاعلیٰ کی سی ملکیت موجود
ہولیکن اسے کسی ایسے آدمی کی صحبت حاصل نہیں ہوئی جس نے کسی نبی سے تعلیم پائی ہو توبہ
انسان نبی سے تعلیم پائے ہوئے انسان سے دوسرے درج پر رہے گا۔ کیونکہ اس میں مکی
قوت بھی زیادہ ہے اور اچھی سوسائٹی کی تعلیم اور تربیت بھی اسے حاصل ہوگئی ہے۔ ایسے ہی
جس انسان میں طبعی طور پر بہیمی قوت تو ہے لیکن اس کی مشق اور ترقی کاسامان اسے حاصل
نہیں ہے توبہ شخص اس آدمی سے جسے اپنی بہیمیت کو ترقی دینے کاسامان حاصل ہے دوسرے
درج پر رہے گا۔

# ملكيت اور بهيميت كس كس طرح جمع بهوتي بين

کسی انسان میں بیہ دونوں قوتیں دوطرح پر جمع ہوسکتی ہیں:

ا) پہلی قشم کانام تجاذب ہے۔ اس میں ہر ایک قوت اپنے تقاضے کو حاصل کرنے میں پورا پورازور لگاتی ہے اور ترقی کا جو آخری نقطہ اس کے ذہن میں ہو تا ہے اس تک پہنچنے کی کوشش کرتی ہے اور اپنے طبعی نظام کو قائم رکھتی ہے۔ جب ملکیت اور بہیمیت میں سے ہر ایک کی خواہش اس در ہے کی ہوگی تو ضرور ان میں کھینچا تانی ہوگی۔ اگر ملکیت غالب آگئ تو بہیمیت کے آثار کمزور ہو جائیں گے اور اگر بہیمیت غالب آگئ تو ملکیت حصیب جائے گی۔

۲) دوسری قسم اصطلاح کہلاتی ہے۔اس کامطلب یہ ہوتا ہے کہ ملکیت اپنے اصلی تقاضے سے نیچے اثر آتی ہے اور ایسے کاموں پر راضی ہو جاتی ہے جس میں بہیمیت بھی مل کر کام کرسکتی ہے۔ مثلاً عقل، سخاوت، عفت (بری باتوں سے پر ہیز کرنا) اپنے ذاتی نفع پر نوعی نفع کو ترجیح دینا، جو چیز ابھی ابھی حاصل ہونے والی ہے اس پر بس نہ کرنا بلکہ آئندہ کا بندوبست بھی کرنا، تمام باتوں میں پاکیزگی کو پیند کرنا، اس میں وہ بہیمیت کے تقاضوں کا بھی کچھ خیال رکھتی ہے۔ اور رفاو عامہ کے کاموں میں ملکیت کی شریک ادھر بہیمیت اپنے تقاضوں کو نرم کردیتی ہے اور رفاو عامہ کے کاموں میں ملکیت کی شریک



سم)۔جس شخص کی بہیمیت زور دارہے وہ بڑے بڑے کام کرسکتاہے۔ اب اگر اس کی ملکیت بھی اونچے درجے کی ہے تووہ بہت بڑی بڑی حکومتیں چلائے گااور وہ سب کام کرے گاجو عمومی فائدے کے بول۔ یعنی اگر حکومت چلانے کاموقعہ ہاتھ نہ آئے تو وہ علمی اور اخلاقی لحاظ سے ایسی مرکزیت پیدا کر دے گا کہ اسی راستے سے وہ لوگوں پر حکومت کرے گااور جس کی ملکیت کمزور اور بہیمیت زور دار ہوگی وہ برائیوں میں شدت دکھائے گا اور بڑے بڑے بوجھ اٹھانے میں سب سے آگے ہوگا۔

۵)۔ تجاذب والے چاروں قسم کے آدمی جب بہیمیت کی طرف پلٹ پڑتے ہیں تو فقط دنیاواری کے کام کرتے ہیں اور جب ملکیت کی طرف جھک پڑتے ہیں تو صرف دینی کام کرتے ہیں اور اپنے نفس کو گندی عاد توں سے پاک کرنے میں گے دہتے ہیں۔

۲)۔ مصالحت والے لوگ دونوں کام ایک ہی وقت میں اکٹھا کرتے ہیں۔ اب اگران کی مکیت او نے درج کی ہے تو دین اور دنیا کی حکومت ایک ہی وقت میں چلاتے ہیں اور اللہ تعالی کارادہ پوراکرتے ہیں اور اس کے کام کرنے کا آلہ بن جاتے ہیں اور اس دنیا کافائدہ سامنے نہیں کارادہ پوراکرتے ہیں اور اس کے کام کرنے کا آلہ بن جاتے ہیں اور اس دنیا کافائدہ سامنے نہیں رکھتے۔ اللہ کے کام اس قتم کے ہوتے ہیں۔ جیسے خلافت یعنی کل قومی حکومت اور ملت کی امامت یعنی سوشل اصلاح میں مرکزیت حاصل کرنا۔ انبیاء اسی قتم کے لوگوں میں سے ہوتے ہیں اور ان کے وارث بھی اسی قتم میں سے ہوتے ہیں اور ایسے ہی لوگ اصل میں انسانیت کے ستون اور سیاسی لیڈر ہوتے ہیں اور اپنے لوگوں میں حکومت کرتے ہیں۔ دین کے معاملات میں جن لوگوں کی طاعت کرنی چاہئے وہ اسی قتم کے لوگ ہوتے ہیں۔ یہ صاحب اصطلاح ہوتے ہیں اور ان کی ملکیت بہت اونے درج کی ہوتی ہے اور اس قتم کے حاکموں کی اطاعت اور ہیں ور اس قتم کے حاکموں کی اطاعت اور ہیں کرنے والاوہ طبقہ ہوتا ہے جن کی ملکیت نے درج کی ہوتی ہے۔

جن لوگوں کی ملکیت نچلے در ہے کی ہوتی ہے وہ علموں کو ان کی صورت اور شکل میں محفوظ رکھتے ہیں اور تجاذب والے لوگ آگے بڑھنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس لئے کہ وہ جب تک طبیعت کے اندھیروں میں رہتے ہیں کوئی اعلیٰ قانون نہیں چلا سکتے اور جب طبیعت پر غالب آجاتے ہیں تواگر وہ بلند خیال ہوں تو وہ قانونوں کی فقط روح کو محفوظ رکھتے ہیں، ان کی صور توں



اور ایک ہی طرح کام کرتے نظر آتے ہیں لیکن ایک نتیجہ پیدائہیں ہوتا۔ اس سے ایک عالم کو پریشانی پیداہوتی ہے کہ اس فرق کی وجہ کیا ہے؟ جب وہ ان باتوں کو جو او پر بیان کی گئ ہیں اچھی طرح سمجھ لے، تواس کے دماغ میں اس قسم کی کوئی پریشانی نہیں رہے گی) ہم یہاں وہی باتیں میں کی کوئی پریشانی نہیں رہے گی) ہم یہاں وہی باتیں بیان کریں گے جن کی ہمیں آگے چل کر ضرورت ہوگی۔ ان قسموں کی پوری پوری تفصیل بیان کریا ہمارا مقصد نہیں ہے۔

## ان حالتول پر مخضر تبصره

مذكوره بالاقسمول كے انسانوں كى مختصر سى خاصيتيں يہيں۔

ا)۔جو مخص زور دار بہیمیت کامالک ہوگا، خصوصاً جو تجاذب دالا ہوگا، اسے زیادہ ریاضت اور مشقت کا حکم دیا جائے گا۔ مثلاً لمبے عرصے کے لئے روزے رکھنا۔ اگر کسی نبی کی امت کے متعلق ہمیں معلوم ہو کہ اسے لمبے روزے رکھنے کا حکم دیا گیا تھا تو سمجھ لینا چاہئے کہ وہ لوگ زور دار بہیمیت دالے ہوں گے۔ لیکن آنحضرت مُنگائینے نے عام مسلمانوں کو اس کا حکم نہیں دیا۔ کیونکہ آج کل بہیمیت اس زور کی نہیں ہے جس زور کی پہلے زمانے میں تھی۔

۲)۔ کمالات حاصل کرنے میں وہ شخص بہت آگے بڑھ جائے گا جس کی ملکیت اونچے درجے کی ہوگی۔ جس شخص کی بہیت کی اس کی ملکیت کے ساتھ صلح ہوگی وہ عمل میں بھی بہت آگے بڑھا ہوا ہو گا اور اجتماعی کام بھی نہایت اعلیٰ درجے کے کرے گا۔ اس کے اخلاق وعادات بھی بہت پاکیزہ ہوں گے۔ جو صاحب تجاذب ہو (یعنی جس میں تجاذب کی حالت پائی جائے جس کاذکر اوپر آچکا ہے) اور اپنی ملکیت کو بہیست کے پنجے سے نکال لے وہ بہت علم والا ہوگا۔ لیکن وہ عمل اور ادب کی زیادہ پیروی نہیں کرے گا۔ کیونکہ عمل میں بہیست زیادہ کام کرتی ہے اور وہ دب کررہ گئی ہے۔

۳)۔ جس شخص کی بہیمت کمزور ہوگی وہ بڑے بڑے کام نہیں کرسکے گا۔ ایسے آدمیوں میں سے جس شخص کی ملکیت اونچ درج کی ہوگی وہ سب چیزوں کو چھوڑ چھاڑ کر اللہ تعالیٰ کی طرف خاص طور پر متوجہ ہوجائے گا اور جس کی ملکیت بھی کمزور ہوگی وہ اگر بہیمیت کے پنج سے چھٹ سکے تو آخرت کی طرف متوجہ ہونے کی خاطر بڑے بڑے کام چھوڑ دے گا اور اگر ملکیت اور بہیمیت دونوں ایک ہی درج کی کمزور ہیں۔ توسستی اور آرام طلی کی خاطر بڑے



#### د سوال باب

# انسان کے دل میں ''خواطر''کی پیدائش

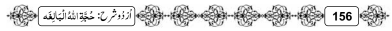
انسان جن ارادوں کو اپنے دل میں یا تاہے انہی کے مطابق اسے کام کرنے کی ہمت اور آمادگی ہوتی ہے۔ضروران ارادول کے پچھ نہ پچھ اسباب ہول گے۔انسان جب تک سی کام کواپنے لئے مفیدنہ سمجھ لے اس کی قوتیں اس کے کرنے پر آمادہ ہی نہیں ہوتیں۔ یہ "مفید سجھنا" تبھی تبھی توفوراً ہوجاتا ہے۔ جیسے کسی نے کہا کہ یہ اچھی بات ہے اور اسے س کر فوراً مان لیا۔ لیکن یہ حالت انسان کے لئے قابل تعریف نہیں ہے۔ اس طرح کے لوگ انسانی سوسائٹی میں ادنی درجے کے گئے جاتے ہیں۔ بھی ایسے انسان بھی دیکھنے میں آتے ہیں کہ انہیں کسی بات کی خوبی لا کھ سمجھاؤوہ اسے سمجھ ہی نہیں سکتے۔ پیر طبقہ بھی کسی کام کانہیں ہے۔ انسانی سوسائی کاوہ طبقہ جس کے کاموں سے کچھ اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ انسانیت کیا ہوتی ہے وہ ان کا در میانی طبقہ ہے۔ بیہ طبقہ جب تک کسی چیز کی خوبی کوخود نہ سمجھ لے اسے اچھانہیں سجھتا۔جوچیز کسی کام کی خوبی منواسکتی ہے وہ یک لخت سمجھ میں نہیں آ جاتی۔بلکہ اس کام کے متعلق پہلے چھوٹے چھوٹے خیالات پیدا ہوتے ہیں۔ جیسے کسی آدمی کو کامیاب ہوتے دیکھا، اس کی طرف توجہ ہوئی تواس چیز کے اچھاہونے کے متعلق ایک خیال دل میں پیداہوااور گزر گیا۔ پھر کسی سے اس چیز کے متعلق کچھ تعریفی باتیں سنیں اور پہلے کی نسبت ذرازور دار خیال پیدا ہو گیا۔ ان چھوٹے چھوٹے خیالوں کو"خاطر" کہتے ہیں(خاطر کی جمع خواطر آتی ہے)جب خواطر باربار دل میں آتے رہتے ہیں توانسان اس کام کواچھا سجھنے لگ جاتا ہے۔ پھر اس کی سب قوتیں اس کام کو سرانجام دینے میں لگ جاتی ہیں۔ پس انسان کی ذہنیت کی تحلیل (Analysis) میں بیر کہنا تھیج ہو گا کہ جتنے کام انسان کر تاہے، ان کا قریبی سبب یہی خواطر ہوتے ہیں۔



کی پروانہیں کرتے اور اللہ تعالی کی صفتوں کے باریک مسکوں کی معرفت حاصل کرنا اور اپنے اندر معرفت کارنگ پیدا کرنا، ان کی سب سے بڑی کوشش ہوتی ہے۔ اگر ان کی ملکیت او نچے درج کی نہیں ہے تو وہ ریاضتوں اور وردوں وظیفوں کا اہتمام کرتے ہیں اور ملکیت کی روشی پیدا ہوجانے سے، مثلاً کشف حاصل ہوجانے یا کسی کے دل کی بات معلوم ہوجانے یا دعائیں تبول ہوجانے وغیرہ سے، بہت خوش رہتے ہیں۔ وہ شرعی قانونوں میں سے اپنی طبیعت کے تقاضے سے فقط ان چیزوں کو لے لیتے ہیں جن میں طبیعت مغلوب کرنے کا طریقہ بتایا گیا ہویا جن سے اوپر کے طبقوں سے نور حاصل کرنے کا راستہ معلوم ہو تا ہو (اس کے سواباتی شرعی حکموں کی پابندی صرف عادت کے طور پر ہوگی۔ ان کی طبیعت میں ان کا شوق پیدا نہیں ہوگا کی۔

یہ وہ قاعدے ہیں جومیرے پرورد گارنے مجھے خاص طور پر دیئے ہیں۔ جو شخص انہیں اچھی طرح سے سمجھ لے گاہر زمانے کے اللہ والوں کے احوال اس پرروشن ہو جائیں گے۔وہ ان کے کمال کی انتہا کو معین کرے گا اور وہ اپنے دل کے حالات جن اشاروں میں ظاہر کرتے ہیں ان کی ان کا صبح مطلب بھی سمجھ لے گا اور وہ روحانی دنیا کے رائے جس طرح طے کرتے ہیں ان کی کیفیت اور ان کے قاعدے معلوم کرلے گا۔

و ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس وَلكن اكثر الناس لايشكرون (يه چيز الله كافضل ہے ہم پر اور لوگوں پر ليكن اكثر لوگ اس كى قدر نہيں كرتے)



اکثر ان کا مزاج بدل جائے گا۔ اب ان کے دل نرم ہو جائیں گے (یعنی کسی کو قتل کرنے کی جر اُت نہ کریں گے نہ انہیں جلد غصہ آئے گا) اور ان کی طبیعتیں پاکیزہ ہو جائیں گی اور ان کے دل میں گندے خیالات نہیں آئیں گے۔ یہی وجہ ہے کہ کام کرنے کی قوت کے لحاظ سے بوڑھے اور جو ان میں فرق ہو تا ہے۔ چنانچہ آنحضرت مَا اللّٰیٰ آئیا نے بوڑھے کوروزے کی حالت میں اجازت دے رکھی ہے کہ وہ اپنی بیوی کا بوسہ لے لے۔ لیکن اس قسم کی اجازت جو ان کو حاصل نہیں ہے۔ (اس مزاج کو متغیر مزاج کہا جائے گا)

### ۳)\_ دل بستگی

انسان کے دل میں خواطر (جھوٹے جھوٹے خیالات) پیدا ہونے کا تیسر اسبب عادت اور دل بنگی ہے۔ اس لئے جس شخص کا دل کسی چیز سے زیادہ لگ جا تا ہے اور چیز وں کی جو حالتیں اور شکلیں انسان کے دل پر چھا جاتی ہیں اس کے اکثر خواطر انہی کی طرف ماکل ہو جاتے ہیں۔ (مثلاً ایک شخص کے دل میں وطن کی محبت ہے۔ وہ انسانی بہتری کے لئے جتنی کو شش کرے گا اس کا دل اپنے وطن کی خدمت کی طرف زیادہ ماکل ہوگا)

#### ۴)\_روحانی میلان

چوتھاسبب انسان کاروحانی میلان ہے۔ کبھی کبھی ایساہو تاہے کہ انسان کی روح حیوانیت (بہیمیت) کے پنجے سے چھوٹ جاتی ہے۔ اس حالت میں وہ فوراً حظیرة القدس میں پہنچ جاتاہے اور وہاں سے اسے کوئی نورانی کیفیت حاصل ہو جاتی ہے جس سے کبھی تواجھے کاموں کی طرف طبیعت خود بخو در غبت کرنے لگتی ہے۔ کبھی اس کا دل اطمینان سے بھر جاتا ہے۔ کبھی کسی او نے درجے کے اچھے کام کرنے کا پختہ ارادہ پیداہو جاتا ہے۔

#### ۵)۔شیطانی اثر

پانچوال سبب شیطانی طاقتوں کا اثر ہے۔ اس میں بعض کم درجے کے انسان شیطانی تو توں سے اثر لے لیتے ہیں اور ان کے رنگ میں کسی نہ کسی حد تک رنگ میں اور ان حالتوں سے انسان کے دل میں برے برے خیالات آتے ہیں اور ان خیالات کے آنے سے وہ برے کام بھی کر گزر تا ہے۔



#### خواطر کے پیداہونے کے اسباب

#### ا)۔انسان کی جبلت

واضح رہے کہ انسان کے دل میں ایسے چھوٹے چھوٹے خیالات اٹھتے ہیں جو کسی کام پر
اکساتے ہیں(ان چھوٹے چھوٹے خیالات کوجو ارادہ پکاہونے سے پہلے انسان کے دماغ میں آتے
جاتے رہتے ہیں خواطر کہتے ہیں) ضروری ہے کہ ان خواطر کے بھی اسباب ہوں۔ کیونکہ یہ اللہ
تعالیٰ کاعام قاعدہ ہے کہ ہر کام کا کوئی نہ کوئی سبب ضرور ہوتا ہے۔ اب عقلی غورو فکر اور تجربہ
دونون متنق ہیں کہ جن اسباب سے یہ دلی خواطر پید اہوتے ہیں وہ بہت سے ہیں۔ ان میں سے
سب سے بڑا سبب انسان کی وہ جبلت یا فطرت ہے جس پر وہ پیدا کیا جاتا ہے۔ اس کاذکر (جیسے
نی اکرم مُنَّا اللہُ کِلِم کُلمُ اللّٰ کِلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کِلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کِلمُنْ اللّٰ کِلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ اللّٰ کُلمُنْ کُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُنُونُ کُلمُنْ کُلمُنْ کُلمُ

#### ۲) ـ انسان کامزاج

دوسراسبب انسان کا طبعی مزاج ہے جو کھانے پینے وغیرہ کے طبعی حالات سے بدلتارہتا ہے۔ اس مزاج کو بھی خواطر (جھوٹے جھوٹے ذہنی خیالات) کے پیدا کرنے میں بڑا دخل ہے۔ جیسے بھوکا انسان کھانامانگا ہے(یعنی اس کے دل میں کھانے کے خواطر پیدا ہوتے ہیں) اور پیامپاپانی مانگا ہے (اس کے دل میں پانی پینے کے خواطر پیدا ہوتے ہیں) جس جوان آدمی کی طبیعت پر شہوت کا غلبہ ہواسے عورت کی خواہش ہوتی ہے۔ بعض او قات انسان ایسی غذائیں طبیعت پر شہوت کا غلبہ ہواسے عورت کی خواہش ہوتی ہے۔ اس آدمی کار تجان بھی عورتوں کی طرف کھا تاہے جن سے قوت جنسی زیادہ پیدا ہوتی ہے۔ اس آدمی کار تجان بھی عورتوں کی طرف زیادہ ہوتا ہے اور وہ جنس لطیف ہی کی باتیں کرنے خوش ہوتا ہے۔ چنانچہ اکثر او قات وہ بعض کام انہی خیالات سے متاثر ہو کر کر گزر تاہے۔ کبھی انسان الیی غذا کھا تاہے جس سے دل سخت ہو جاتا ہے۔ اس سے اس میں قتل کرنے کی جر آت پیدا ہو جاتی ہے۔ اسے الی باتوں پر خصہ آنے لگتا ہے جن پر دوسر ہے لوگ خفانہ ہوں۔ اگر دونوں قسم کے انسان ریاضت کریں۔ مثلاً تو دورہ کھیں ، رات کو تبجد پڑھا کریں یاوہ پوڑھے ہو جائیں یاوہ کسی سخت بیاری میں مبتلا ہو جائیں تو

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> اس روایت کے الفاظ یہ ہیں:۔ اذا سبعتم بجبل ذال عن مکانه فصد قود واذا سبعتم برجل تغیر عن خلقه فلا تصد قوابه فانه یصد العالی ماجبل علیه۔ (جب تم سنو کہ پہاڑ اپنی جگہ سے ٹل گیا ہے تواسے چاہاں او، کیکن جب تم سنو کہ کوئی محتی ایک فطرت کی طرف اوٹ جائے گا۔) کہ کوئی محتی اپنی فطرت سے برل گیا ہے تو یہ بات مجھی نہائو کیونکہ وہ پھر اپنی فطرت کی طرف اوٹ جائے گا۔)



#### گیار ہواں باب

# انسانی روح کے ساتھ اعمال کاعلاقہ

انسان کی فطرت الی بنائی گئی ہے کہ جس چیز کووہ اپنا نہیں سمجھتی اسے اپناتی بھی نہیں اور جس چیز کووہ اپنا نہیں کرتی بلکہ اسے ساری دنیا ہے ایجھا جس چیز کووہ اپنا سمجھ لیتی ہے۔ اس سے کسی قتم کی نفرت نہیں کرتی بلکہ اسے ساری دنیا ہے ایک ہم کیا جانتی ہے۔ اگر کسی انسان سے پوچھا جائے کہ کیا وہ اپنی اس نفسیاتی کیفیت کی تبدیلی پر راضی ہے ؟ توہر ایک انسان کے دل سے جو فطری جو اب نکلے گاوہ یہی ہوگا کہ «نہیں "۔

اجناع میں انسانیت کی تقسیم قوموں میں ہوجاتی ہے اور فرقے آپس میں چھوٹے بڑے عمل کے لحاظ سے مانے جاتے ہیں۔ لیکن کسی چھوٹے سے فرقے کو دیکھئے وہ بھی اپنے آپ کو کسی بڑے سے بڑے فرقے سے کم نہیں مانتا۔ انسان کی ساری کا نئات یہی ہے جے وہ "میں "(انا) بڑے سے بڑے قبیر کر تاہے۔ جو چیز اس کی "میں "کے اندر آ جاتی ہے وہ اس کی ہتی کا جزئن جاتی ہے۔ بیر ونی چیز وں کا عارضی اثر جس طرح جلد ہو سکتا ہے اسی طرح جلد ختم بھی ہوجا تاہے۔ لیکن جو چیز انسانیت کے ساتھ ہمیشہ رہ سکتی ہے وہ وہ بی ہے جو اس کے اندر آ جاتی ہے۔

کہا جاتا ہے کہ انسان کو کوئی نیا علم سکھایا نہیں جاسکتا بلکہ اس کی طبیعت میں جو استعداد موجود ہے اسے بیدار کیا جاسکتا ہے۔ یعنی اسے باہر سے کوئی علم دینا ممکن نہیں ہے ۔ یہ ذہنیت کے بڑے بڑے ماہر لوگوں کی رائے ہے۔ جیسے جماعت میں استاد طلبہ کو ایک ہی تعلیم دیتا ہے۔ جن طلبہ کی استعداد اس تعلیم کے مطابق ہوتی ہے وہ تو اس سے فائدہ حاصل کر لیتے ہیں مگر جن کی استعداد اس تعلیم کے مطابق نہیں ہوتی وہ اس سے فائدہ حاصل نہیں کر سکتے۔ ماہر استادوہی مانا جاتا ہے جو طالب علم کی استعداد کا صحیح اندازہ لگا کر اسے اس علم میں ماہر بنادے۔

• چنانچ "تعلیم" کے لئے اگریزی لفظ Education یہی تصور ظاہر کر تا ہے (E باہر ، Duct کالنا، یعنی جو چیز انسانی استعداد کے اندر ہے اے کام میں لانا) (مرتب)



# ہم خواب کیوں دیکھتے ہیں؟

اب یہ سجھنا آسان ہوجائے گاکہ انسان جو خواب دیکھتا ہے ان کے اصول انسان کے دل کے خواطر (چھوٹے چھوٹے آنے جانے والے خیالات) کے اصول سے ملتے جلتے ہیں۔ یعنی جن اسباب سے انسان کے دل میں جاگتے میں خواطر پیدا ہوتے ہیں انہی اسباب سے سوتے میں خواب آتے ہیں۔ فرق صرف اتناہے کہ خواب کے لئے انسان کے دماغ میں صفائی آجاتی ہے اس لئے خواطر (خیالات) کی صور تیں اور شکلیں صاف نظر آنے لگتی ہیں (یعنی جاگتے میں انسان بہت سی چیزوں کی طرف توجہ دیتا ہے اس لئے دماغ میں خیالات سرسری طور پر آتے جاتے رہتے ہیں۔ اس وقت انسان کے ذہن میں اتنی صفائی نہیں ہوتی کہ خواطر نظر آنے لگیں۔ بلکہ گول مول ذروں کی طرح ایک چیز دل میں آجاتی ہے اور اپنا تھوڑا سااٹر پیدا کردیتی ہے۔ لیکن خواب میں بیہ خیالات اسٹے صاف ہوتے ہیں کہ وہ نظر آنے لگتے ہیں۔ مثلاً بیداری میں ایک اور پی کامیابی کانیمین کرلیتا ہے۔ یہ جاگئے میں تو گول مول ساہو تا ہے۔ لیکن وہ خواب میں دیکھتا ہے کہ اس کرلیتا ہے۔ یہ جاگتے میں اور انہوں نے مل کرایک قلعہ فتح کرلیا ہے۔ یہ گویاائی ساتھ بہت سے آد می جمع ہوگئے ہیں اور انہوں نے مل کرایک قلعہ فتح کرلیا ہے۔ یہ گویاائی خیال کی تصویر تھی جو اسے خواب میں نظر آگئی)۔

ابن سيرين ومُشَاللَة كمت إلى كه خواب تين قسم كے موتے إلى:

ا)۔ حدیث نفس یعنی انسان کے دل کے اندر کی بات۔

۲)۔ شیطانی تخویف یعنی اچھے کاموں سے روکنے کے لئے شیطان واقعات کی بہت خوفناک صور تیں پیش کرنے لگتاہے۔

۳)۔بشارت لینی اچھے کام کرنے کی صورت میں انسان کی طبیعت میں خوشی پیدا کردی جاتی ہے اور کسی مشکل کے وقت آسانی ظاہر کرنے والاخواب آجا تا ہے۔

نوٹ:۔ جس طرح ابن سیرین عوالیہ نے خواب کو نین قسموں میں تقسیم کیاہے اس طرح شاہ صاحب عوالیہ نے بھی خواطر کو تین حصول میں تقسیم کردیاہے۔

ا)۔جبلت، مزاج اور عادات کا تغیر: یہ تنیول سبب ابن سیرین و شاللہ کے "حدیث نفس" کے قائم مقام ہیں۔

۲)۔ ملاءاعلی سے الزلینا:۔یہ ابن سیرین ٹیٹاللہ کی 'بشارت'' کی جگہ آتا ہے۔ ۳)۔شیاطین سے الزلینا:۔یہ ابن سیرین ٹیٹاللہ کے ''شیطانی تخویف'' کی جگہ ہے۔



درجے میں ایساموقعہ دیا کہ اس کے کاموں کا اچھا نتیجہ نکلا) اور جو مخض اچھی بات نہ پائے وہ اپنے نفس کے سوااور کسی کو ملامت نہیں کر سکتا (کیونکہ قدرت نے اسے فطرت دی تھی اسے ترتی دینے میں اس مخض نے قصور کیا)

(اس کا حاصل یہ ہے کہ اگر انسان اپنی فطرت کے مطابق سیدھاتر قی کرے تو اخیر میں اوٹے درجے پر پہنچ جانا ضروری ہے۔ جب کوئی شخص اس اوٹے نتیج پر نہیں پہنچا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اس نے اپنی فطرت کو ترقی دینے میں قصور کیا۔ انسان کو جتنا سرمایہ لینی مطلب یہ ہے کہ اس نے اپنی فطرت کو ترقی دینے میں قصور کیا۔ انسان کو جتنا سرمایہ لینی استعداد دی گئی تھی اگر وہ اس سے کام لیتا اور اس میں بڑھا تا تو فائدے میں رہتا ہے۔) استعداد سے ٹھیک ٹھیک کام نہیں لیتاوہ گھائے میں رہتا ہے۔)

آ مخصرت مَا النَّيْمَ بي بھى فرماتے ہيں كہ انسان كے اندر تمنااور خواہش نفسانى پيدا ہوتى ہے۔ پھراس كے اعضاات اس خواہش كوسچاكر وكھاتے ہيں يا جھٹلا ديتے ہيں۔ يعنی اسے پوراكر نے ميں مدود يتے ہيں يانہيں ديتے بيران كالپناكام ہے۔

# روح عملوں کامنبع ہے

جانناچاہئے کہ جس قدر کام انسان کے ارادے سے کرتا ہے اور جو اخلاق انسان میں کے ہوجاتے ہیں ان کا نے انسانی روح میں سے نکلتا ہے (یعنی ان کی استعداد خود انسانی روح کے اندر موجود ہوتی ہے۔ وہ کوئی چیز باہر سے قبول نہیں کرتی) پھر پھیلنے کے بعد انسانی روح کی طرف ہی واپس آجاتا ہے۔ یعنی ان افعال اور اخلاق کا نتیجہ بعد میں انسانی روح ہی کے اندر محفوظ ہوجاتا ہے۔ چونکہ وہ نکلنے کے وقت چھوٹی چیز تھی اور واپسی کے وقت پھیل گئی اس لئے وہ واپس آگر نفس کے دامن کے ساتھ لئک جاتی ہے یا انسان کے عمل اور اخلاق کا نتیجہ انسان کی روح پر پھیل جاتا ہے۔ اور اس کے لئے محفوظ کر دیا جاتا ہے۔

# عمل کی پیدائش

یہ جو ہم نے کہاہے کہ انسان کے اعمال اور اخلاق اس کے نفس ہی سے نکلتے ہیں تواس کی حکمت وہی ہے جو آپ پہلے معلوم کر چکے ہیں۔ لینی ملکیت اور بہیمیت اور ان کی ملاوٹ سے انسانی جبلت کی بہت سی قسمیں بن جاتی ہیں اور ہر ایک قسم کی الگ الگ خاصیتیں ہیں اور انسان



انسانیت کے اس خاصے کی مثالیں دوسری نوعوں میں بھی ملتی ہیں۔ چنانچہ جوار، جو اور گندم کو بویا جائے گا توجو خاصیتیں ان کے اندرر کھی گئی ہیں وہی ظاہر ہوں گی اور جو بویا جائے گا وہی اُگے گا۔ یہ ناممکن ہے کہ کسی نئی قشم کا پانی دے کر جوسے جو ارپیدا کر لی جائے۔ اس لئے یہ اللہ تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی فطرت کے عام قانون کے اندر نہیں ہے۔ ذہنیت کے عالم اس مسئلے کو اس قشم کی مثالوں سے ذہن میں بٹھا دیتے ہیں۔

جب انسان اس بات کو سمجھ لے کہ وہ اتن ہی ترتی کر سکتا ہے جتنی اس کے اندراستعداد موجود ہے تواس صورت میں اگر اسے اچھار ہبر مل جائے تو وہ بہت ترتی کر سکتا ہے۔ گر غلطی یہ ہوتی ہے کہ لوگ اپنی استعداد کے مطابق سر توڑ کو شش نہیں کرتے۔ قابو پائی ہوئی جماعتوں کے پر ایگینڈہ میں آجاتے ہیں۔ و نیاوی زندگی میں بعض چیزیں الی پیش آتی ہیں جن کی وجہ سے انسان کی طبیعت اس قاعدے کو بھلاد پتی ہے۔ لیکن مرنے کے بعد کی زندگی میں فقط یہ اصول کام کر تا ہے۔ اس زندگی میں انسان ہر قسم کے ہیر وونی اثر وں سے آزاد ہو کر فقط اپنی طبیعت کے اندرونی محرکات ان کاموں کا نتیجہ یا جو ہر ہوں گے جو انسان اس دنیا میں کر تارہا تھا۔

# عملوں کے نتیج باقی رہتے ہیں

قرآن عَيم مِن آيا ہے: وَكُلَّ إِنْسَانِ ٱلْوَمُنْهُ طَهِرَهُ فِي عُنْقِهِ \* وَ نُخْرِ الْقِلْمَةِ كِتُلْهَا وَالْمَنْهُ طَهِرَهُ فِي عُنْقِهِ \* وَ نُخْرِ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

آنحضرت مَا اللَّيْمَ نَے خداتعالی کا قول نقل کیاہے کہ وہ قیامت کے دن فرمائے گا کہ "جو کچھ تم یہاں دیکھ رہے ہو۔ یہ سب تمہارے ہی اعمال (کرم) ہیں جنہیں میں تمہارے لئے محفوظ رکھتا ہوں۔ پھر میں تمہیں ان کا پورا پورا بدلہ دوں گا"۔اب اگر کوئی شخص اپنے کاموں میں اچھی بات یائے تو اسے اللہ تعالی کاشکر اداکر ناچاہئے (یعنی اللہ کی قدرت نے اس کی فطرت کو ابتدائی

المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة المال

مجموعے سے جواثرلیتاہے اس (اثر) میں ان میں سے ایک ایک جنس کے ایک ایک کام کا اثر موجود ہو تاہے،چاہے ایک حرکت کا اثر کتنا بھی باریک یا ہلکا کیوں نہ ہواور ظاہر میں نظرنہ آتاہو۔اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان جب ایک دفعہ ایک کام کررہاہے تواس کے ذہن پر اس کام کے نتیج کے طور پر ایک نقطہ ساپید اہو جاتا ہے۔ یہ نقطہ بہت ہی باریک ہو تاہے اور نظر نہیں آتا۔ لیکن جب انسان وہی کام بار بار کر تاہے تونقطہ اتنا گہر اہو جاتاہے کہ آگے چل کر انسان کے لئے اس کام کا کر نا آسان ہوجاتا ہے۔(اس کی مثال ایس ہے کہ جیسے زمین پر بیل گاڑی کے گزرنے سے ایک نشان یر جاتا ہے۔ پھر جب گاڑی بارباراس راہ سے گزرتی ہے تو گہر اراستہ بن جاتا ہے۔اس کے بعدان كيرول پر چلنااس گاڑى كے لئے آسان موجاتا ہے۔ آخصرت مَنَّا اللَّيْمُ كى اس حديث ميں اس طرف اشارہ ہے کہ انسانی اجتماع کا نظام توڑنے والے فتنے انسانوں کے دلوں پر اس طرح اثر کرتے ہیں جیسے چٹائی بننے میں ایک ایک تکادیاجا تاہے توجس دل نے فتنے کا اثر قبول کر لیااس پر سیاہ نقطہ یژجاتا ہےاور جس دل نے اسے قبول نہ کیااس میں ایک سفید نقطہ پڑجاتا ہے جیسے سنگ مر مر سفید ہو تاہے۔اباس پربدانظامی کاخیال قیامت تک اثرنہ کرے گا۔اور دوسری جماعت،جس کے دل میں اس بد نظمی کے پر اپیگنٹرہ کو قبول کر لیتے ہیں، ایسے سیاہ دل او گوں کی ہے جو گر دوغبار میں الے ہوئے بے پیندے کے بدھنے کی طرح ہیں۔وہنہ اچھا فکر لیتے ہیں ندبرے کو قبول کرنے سے انکار کرتے ہیں۔ابودونیکام کرنے لگتے ہیں جوان کی خواہش کے مطابق ہو تاہے (بیاوگسیاه دل اس لئے کے جاتے ہیں کہ ان میں تمیز کی قوت بالکل مر جاتی ہے اور وہ یہ بات بالکل مجول جاتے ہیں کہ انسان جو ارادہ کرے وہ عقل کے مطابق کرے)

# عمل كاتشبث

تشبث یعنی نفس کے دامن کے ساتھ عملوں کے لیکنے کی کیفیت یہ ہے کہ انسان کا نفس ثر وع شر ایساپیدا کیا جاتا ہے کہ جیسے سفید کاغذ جس پرنہ کوئی تحریر ہے نہ کوئی رنگ لگاہوا ہے۔ پھر آہتہ آہتہ اس کی اندرونی قوتیں کام کر ناشر وع کرتی ہیں اور اس میں رنگ بھر ناشر وع ہوتا ہے۔ پھر آہتہ آہتہ اس کی اندرونی قوتیں کام کرناشر وق ہے۔ یہ سلسلہ ایساہوتا ہے کہ اس کی ہوتا ہے۔ ہر پچھلی حالت پہلی حالت کی استعداد سے پیداہوتی ہے۔ یہ سلسلہ ایساہوتا ہے کہ اس کی ایک کڑی بھی آگے کی پیچھے اور پیچھے کی آگے نہیں ہو سکتی۔ نفس کی آج جو حالت ہے اس میں ہر پچھلے دن کے کام کا اثر موجود ہوتا ہے۔ خواہ وہ ایسابار یک اثر ہوکہ باہر کی چیزوں کی طرف توجہ ہونے کے سبب سے نفس اس کی طرف پوری توجہ ایسابار یک اثر ہوکہ باہر کی چیزوں کی طرف توجہ ہونے کے سبب سے نفس اس کی طرف پوری توجہ



کے طبعی مزاج کے غلبے فرشتوں کے اثراور شیطانوں کے اور دوسرے اساب سے انسان کے دل میں جو خواطر (چھوٹے چھوٹے آنے جانے والے خیالات) پیدا ہوتے ہیں ان سب کااثر اصل میں انسان کی اپنی جبلت یا فطرت کے مطابق ہو تاہے یا اس مناسبت کے مطابق ہو تاہے جوانسان کی طبیعت کوان اسباب کے ساتھ ہوتی ہے (یعنی انسان کے اندر جو استعداد موجودہے اصل میں بیرونی اسباب سے وہی اثر لیتی اور کام کرتی ہے) اب بیر کہنابالکل صحیح ہو گا کہ انسان کے تمام کاموں اور خلقوں کا اصل مادہ انسان کی طبیعت یا فطرت کے اندر موجود ہو تاہے۔ پھروہ یا توکسی واسطے (Medium) کے اثر سے عمل میں آتا ہے یا بغیر واسطے کے عمل میں آجاتا ہے(اگراستعداد مضبوط اور طاقتورہے تووہ خود عمل کرتی ہے۔اگر ذرا کمزورہے توبیر ونی اثرات اسے اکساتے ہیں۔ پہلی صورت بغیر واسطے کے ہے۔ اور دوسری واسطے کے ذریعے سے اس کی مثال مخنث بي كى سجھيے ـ كه پيدائش كے وقت بى سے اس كامزان دھيلا اور كمزور ہو تاہے ـ نفسیات کا ماہر جانتا ہے کہ اگر اس بچے نے اپنی فطرت پر پرورش پائی اور جوان ہو گیا تو وہ ضرور عور توں کی سی عاد تیں اختیار کرے گااور انہی کی طرح سجادث کیا کرے گااور انہی کے سے ڈھنگ اختیار کرے گا۔ ایسے ہی جو بچے پیدائش کے وقت اچھی صحت والا ہو اور جسم بھی اچھار کھتا مو،ایک ڈاکٹراسے دیکھ کر کہد سکتاہے کہ اگریہ بچے اپنے مزاج کے مطابق پرورش پاکرجوانی کو پہنچااور اسے کوئی خاص بیاری نہ لگ گئ، تواس کا جسم برامضبوط ہو گا یا اگر بچین ہی سے مرور، نحيف اور دبلا پتلا ہو تو كہاجاسكتاہے كربراہوكر بھى يددهان يان بى ہو گا-يدسب فيصل اور قياس اس لئے صحیح نکتے ہیں کہ انسان کے اعمال اور اخلاق کا منبع اس کی جبلت اور فطرت ہے۔اس کی خاصیتیں عام طور پر نہیں بدلتیں۔اس لئے نفسیات کے ماہرین (Psychologists)اور ڈاکٹر (Pathologists) جو قیاس لگاتے ہیں وہ عموماً صحیح ہو تاہے۔

#### عمل كاعود

عود یعنی اوٹ آنے کی تفصیل ہے ہے کہ انسان جب ایک کام کوباربار کر تاہے تووہ نفس کی عادت بن جاتاہے پھر وہ اسے آسانی سے کر سکتاہے۔ اب اسے ان کاموں کے کرنے میں کسی سوچ بچار اور محنت اور تکلف کی ضرورت نہیں رہتی۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ انسان کا نفس ان کاموں کا اثر لے لیتا ہے اور ان کارنگ قبول کر لیتا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ انسان بہت سے کاموں کے کاموں کا موں کا سے کہ انسان بہت سے کاموں کے ساموں کا سے کہ انسان بہت سے کاموں کے سے کاموں کے سے کہ انسان بہت سے کاموں کے کہ انسان بہت سے کاموں کے کہ کہ دور کے کہ دور کے



ہے کہ دیکھنے والا حجث بھانپ جاتا ہے کہ دنیا اور آخرت میں اس عمل کا نتیجہ کیا ہونا چاہئے۔ بعض او قات فرشتے کسی کام کے نتیج کی صحیح تصویر کھینچنے میں دیر لگاتے ہیں یعنی وہ اس کی صورت نہیں بناسکتے اس وقت اللہ تعالی فرماتا ہے کہ جیساکام ہے ویساہی لکھ لو۔اس کے نتائج قلمبند کرناتمہاراکام نہیں ہے۔

امام غزالي وشاللة كاقول

حضرت امام غزالی عِیشید فرماتے ہیں: "الله تعالی نے مخلو قات کے شروع سے لے کر آخر تك جو كچھ پيداكرنے كااراده كياہے وہ سارے كاساراايك مخلوق چيز ميں لكھر كھاہے۔اس مخلوق کو بھی اللہ تعالیٰ ہی نے پید اکیا ہے۔ اس مخلوق کو مجھی لوح محفوظ کہتے ہیں۔ مجھی کتاب مبین اور مجمى امام مبين كمتع بين سيرسبنام قرآن ياك مين آجيك بين ابين سجمنا جائ كداب تک جو واقعات ہو چکے ہیں اور جو آئندہ ہول گے، وہ سب کے سب اس میں نقش ہیں لیکن وہ نقش الیانہیں ہے کہ اسے ہر مخض ان آگھوں سے دیکھ سکے۔ یہ خیال نہیں کرناچاہئے کہ وہ مختی ککڑی یالوہے یاہڈی کی ہے یاوہ کتاب کا کاغذیاور قوں کی بنی ہوئی ہے بلکہ یہ سمجھناچاہئے کہ الله کی یہ مختی مخلوق کی کسی مختی کی سی نہیں ہے اور نہ اس کی کتاب انسانوں کی کسی بنائی ہوئی كتاب كى طرح ہے۔ جيسے اس كى ذات اور صفات اس كى مخلوق ميں سے كسى ذات ياصفات سے نہیں ملتیں، اس طرح اس کی یہ چیزیں عام مخلوق کی چیزوں کی سی نہیں ہیں۔ لیکن ہم سجھنے سمجھانے کے لئے ایک مثال دیتے ہیں۔ لوح محفوظ میں تمام دنیا کی چیزوں اور مقداروں کا لکھا ہوا ہوناویا ہی ہے جیسے کسی حافظ کے دماغ میں قر آن کے حروف محفوظ ہوتے ہیں۔ کیونکہ یہ بھی اس کے دماغ میں لکھے ہوئے ہیں۔ یہاں تک کہ حافظ جب پڑھتا ہے توابیا محسوس کر تاہے گویااس لکھے ہوئے کو دیکھ رہاہے۔ اگر حافظ کا دماغ چیر کر دیکھاجائے تواس میں ایک حرف بھی لکھاہوا نہیں ملے گا۔ اسی پر اللہ تعالیٰ کی لوح ( مختی ) کو قیاس کرناچاہئے جس میں ہر وہ چیز جو ہونے والی ہے لکھی ہوئی ہے۔"

نفس کے اندر کاموں کے اثرات محفوظ ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہوتی ہے کہ انسان جو کام کرتاہے وہ اچھا ہو یابر ااور اس کے بدلے کی امید کرتاہے تواسے یادر کھتاہے کہ اس نے یہ کام کیا اور اس کام کا یہ بدلہ ملے گا۔ یہ بھی اس کام کا نتیجہ نفس کے اندر محفوظ ہونے کا سبب بن جاتا ہے۔ باتی اللہ بہتر جانتاہے۔ الرُوو شرع: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِلْمِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

نہ کرسکتا ہو۔ غرض انسان کے کام کاسلسلہ انسان کی اندرونی استعداد کے مطابق جاری رہتا ہے۔
سوائے اس کے کہ انسان کی جس قوت سے عمل نگلتے ہیں وہ کسی وجہ سے فنا ہوجائے۔ جیسے ہم
بوڑھے اور مریض کے ذکر میں بیان کر آئے ہیں (کہ ان کی نفسیاتی قوتیں فناہونے کے قریب پہنے
جاتی ہیں۔ تو ان کے دماغ میں نفسانی خواہشیں پید انہیں ہوتیں اور نہ ان کے مطابق کام ہوتے
ہیں) اسی طرح اگر حظیر ۃ القدس سے کوئی دور کا اثر انسان کے نفس پر پڑتا ہے تو اس کا اندرونی نظام
بدل جاتا ہے جیسے بوڑھے اور مریض کے طبعی اثر ات سے بدل جاتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرماتا ہے
بدل جاتا ہے جیسے بوڑھے اور مریض کے طبعی اثر ات سے بدل جاتا ہے۔ چنانچہ اللہ تعالی فرماتا ہے
کہ: اِنَّ الْحَسَانَةِ یَنْ مِیْنَ السَّیاتِ (ہود ۱۱۳) (نکیاں برائیوں کو فناکر دیتی ہیں) نیز فرماتا ہے کہ: لَیْنَ

0اعراف ۱۷۲

®بنی اسرائیل ۱۳ تا∠ا

9لیس۵۱



کیونکہ اوپر کے فرشتوں کا خاص تعلق انسانیت کے اجتماعی نظام سے ہے۔ عام طور پر بڑی تحریکی اوپر کے طبقے کے فرشتوں کے اثر ہی سے پیدا ہوتی ہیں۔جولوگ ان اجتماعی تحریکوں میں حصہ لیتے ہیں ان کی خاص طور پر مدد کی جاتی ہے۔

# عملی اور نفسی حالتیں

انسان کے کام اس کی اندرونی نفسی حالتیں ظاہر کرتے ہیں اور یہی ان نفسی کیفیتوں کی تشریح کرتے ہیں اور یہی ان نفسی کیفیتوں کے دریعے تشریح کرتے ہیں نیز روحانی کیفیتوں کے شکار کرنے کا ذریعہ ہیں (یعنی عملوں ہی کے ذریعے روحانی حالتیں مضبوطی کے ساتھ انسانی نفس کے اندر جڑ پکڑتی ہیں) عام لوگ عمل اور نفسی حالت دونوں کو ایک ہی سجھتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ عام لوگ جب بھی کسی روحانی کیفیت کو بیان کرناچاہتے ہیں، وہ اس کے اظہار کے لئے عمل ہی کا ذکر کرتے ہیں جس کا تعلق اسی نفسی کیفیت کے ساتھ ہو تاہے۔

عمل اور نفسی حالت کا تعلق اتنا گہر اہے کہ ساری نوع انسانی اسے محسوس کرتی ہے۔
چنانچہ دنیا کے ہر خطے میں اور ہر ایک قوم میں نفسی کیفیتوں کو عملوں ہی کے ذریعے سے ظاہر
کیاجا تا ہے اور دونوں کو ایک ہی بتایاجا تا ہے۔ اس میں انسانیت کا کوئی طبقہ ایک دوسرے سے
اختلاف نہیں رکھتا ۔ اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ یہ چیز انسانی نوع کا فطری خاصہ ہے۔ اس کا سبب
یہ ہے کہ جب انسانی خیال ایک کام کرنے کی طرف متوجہ ہوجا تا ہے اور انسان کی روحانی
قو تیں اس خیال کے چیچے چلئے لگتی ہیں تو وہ خیال خوشی محسوس کر تا ہے اور پھیل جا تا ہے اور
قو تیں اس خیال کے چیچے چلئے لگتی ہیں تو وہ خیال خوشی محسوس کر تا ہے اور پھوا تا ہے گو
انسان کی روحانی کیفیت کی مد دسے انسان کا عملی ارادہ مضبوط ہوجا تا ہے۔ اس کے بعد انسان
جب وہ کام کرلیتا ہے تو اس خیال کا منبع (خواہ وہ ملکیت ہو یا ہیمیت) زیادہ قوت حاصل کرلیتا
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمز در ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو قوت
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمز در ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو قوت
ہے اور اس منبع کا مخالف منبع کمز در ہوجا تا ہے۔ لینی اگر اس کام کے کرنے سے ملکیت کو صدمہ
ہوتی ہے۔ چانچہ آ محضرت مگا الیکی فراتے ہیں کہ '' انسان کے نفس میں تمنا اور خواہش پیدا
ہوتی ہے۔ پھر اس کے اعضاء اسے عمل میں لاکر اس کی تصدیق کر دیتے ہیں یا اسے عمل میں لاکر اس کی تصدیق کر دیتے ہیں یا اسے عمل میں نہ
ہوتی ہے۔ پھر اس کے اعضاء اسے عمل میں لاکر اس کی تصدیق کر دیتے ہیں یا اسے عمل میں نہ



#### بارجوال باب

# اعمال کا تعلق نفسی حالتوں کے ساتھ

انسان کے اندر وہ چیز جو اپنی ہستی کو محسوس کرتی ہے اور کہتی ہے کہ "میں ہوں"وہی اس کے سب ارادوں اور کاموں کامر کز ہے۔ یہ اس کی فطرت کا جزنے لیکن انسان کے اس نفس کو کسی اور چیز کے ذریعے سے معلوم کرنا مشکل ہے۔ وہ اپنے آپ کو چند کاموں کے ذریعے سے ظاہر کر تاہے۔ چو نکہ یہ سارانظام با قاعدہ ہے اس لئے ہمیشہ ایک خاص نفسی حالت خاص قسم کی حرکتوں اور کاموں ہی سے ظاہر ہوتی ہے یہاں تک کہ اب وہ کام ان نفسی حالتوں کے گویا عنوان بن گئے ہیں۔ چنانچ جب انسان کی ان چچی ہوئی نفسی حالتوں کی طرف اشارہ کرناہوتا ہے تواس کے سواچارہ نہیں کہ ان کاموں کی طرف اشارہ کرناپڑے جو ان نفسی حالتوں کے اثر سے انسان کرتا ہے لیکن ان نفسی حالتوں کو کاموں سے الگ ضرور سمجھناچاہئے۔

جس طرح انسان کا نفس اپنی چپی ہوئی قوتوں کے ذریعے سے انسان سے کام کر اتا ہے اس طرح وہ ان کاموں کے نتیج (ملکت) بھی اپنے اندر محفوظ کرتا جاتا ہے۔ اس لئے ان کاموں سے انسان کا نفس اثر لیتا ہے، یہی وجہ ہے کہ کسی خاص نفسی حالت کو جگانے کے لئے وہ کام کرنے پڑتے ہیں جو اس نفسی حالت سے پیدا ہوتے، اگر وہ بیدار ہوتی۔ لیکن بعض لوگوں میں طبعی طور پر نفسی حالت اتنا حساس رکھتی ہے کہ وہ تھوڑ ہے سے اثر سے بیدار ہو جاتی ہے۔ ایسے لوگ کم ہوتے ہیں۔ زیادہ تعداد ان لوگوں کی ہوتی ہے جو مثن اور لگاتار عمل کرنے ہی سے لوگ کم ہوتے ہیں۔ زیادہ تعداد ان لوگوں کی ہوتی ہے جو مثن اور لگاتار عمل کرنے ہی سے انہی لوگوں کے گئے ان لوگوں پر بھی لاگو ہوتا ہے جن کا انہی لوگوں کے بیدار ہو۔

انسان جس طرح اپنے نفس کی اندرونی تحریک سے کام کر تاہے اسی طرح وہ کبھی کبھی اوپر کے فرشتوں کے اثر سے بھی کام کر تاہے لیکن بیہ کام سوسائٹی کے خاص اجتماعی کام ہوتے ہیں۔

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



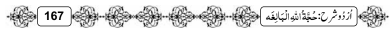
محسوس کرتے ہیں۔ ایسے انسان کا کمال ان ملکات کا اپنے اندر پیدا کرنا ہی ہوگا۔ اس سے اس کے کاموں کا حساب نہ لیاجائے گا۔ یعنی یہ نہ دیکھا جائے گا کہ اس نے کام بھی کئے یا نہیں۔ بلکہ یہی د کیے لیاجائے گا کہ کاموں کے ذریعے سے جو ملکات پیدا ہونے چاہئیں وہ پیدا ہوگئے ہیں۔ لیکن چونکہ عملوں کو خلقوں کے ساتھ خاص تعلق ہے اس لئے وہ ان خلقوں کی موجودگی میں ان کاموں کو بھی دیکھے گاجن کا تعلق ان خلقوں کے ساتھ ہو تا ہے۔ گووہ عملوں کو کم اور ان سے حاصل ہونے والے خلقوں کو زیادہ محفوظ رکھے گا۔ جیسے خواب میں معانی عملوں کی شکل میں طاہر ہوتے ہیں۔ جیسے ایک آدمی دیکھتا ہے کہ وہ لوگوں کے چہروں پر اور پوشیدہ اعضا پر مہریں لگار ہاہے ۔

بعض لوگوں کی روحیں کمزور ہوتی ہیں۔ان کے کام بھی بڑی چیز شار ہوتے ہیں۔ کیونکہ وہ نفسی کیفیتوں کو مستقل طور پر سوچ ہی نہیں سکتے۔جب تک انہیں عملی صورت میں لا کر اپنے اندر جذب نہ کرلیں۔انہیں کا فسی حالتیں عملوں ہی کے اندر نظر آتی ہیں۔انہی کے اندر ان عملوں کی "روحیں" (جوہر) جمع رہتی ہیں۔ انسانی سوسائی میں ایسے لوگوں کی تعداد زیادہ ہوا کرتی ہے۔ان کی خاطر قانون میں اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ فلاں فلاں کام فلاں وقت کی پابندی کے ساتھ کئے جائیں۔انہی کی خاطر مفصل قانون کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ شرعی قانون میں اخلاق کی بہ نسبت عملوں پر زیادہ زور دیا جاتا ہے۔

# ہمارے عملوں پر ملاءاعلیٰ کا اثر

ایک خاص قتم کے اعمال وہ ہیں جو ان روحانی حالتوں کے محتاج نہیں ہوتے جن سے وہ عام طور پر ظاہر یاصادر ہوتے ہیں۔ وہ سیدھے ملاء اعلیٰ کے فرشتوں کے اثر سے پیدا ہوتے ہیں۔ ان کی اچھائی برائی کاسیدھا تعلق ملاء اعلیٰ ہی سے ہو تا ہے۔ اگر کوئی شخص اس قتم کے کام کرنے لگ جائے تو گویا وہ ملاء اعلیٰ کا البہام لے لیتا ہے اور اس سے وہ ان کے زیادہ قریب ہوجاتا ہے۔ ان کی سی حالت پیدا کر لیتا ہے اور ان کے نور کی کرنیں سیدھی اس کے دل پر پڑنے لگتی ہیں۔ یہ سب سے حالت پیدا کر لیتا ہے اور ان کے نور کی کرنیں سیدھی اس کے دل پر پڑنے لگتی ہیں۔ یہ سب

جب بیہ خواب خوابوں کی تعبیر کے ماہر امام ابن سیرین سے بیان کیا گیا توانبوں نے فرمایا کہ شاید تم رمضان میں سحری فتم ہونے سے پہلے اذان دے دیتے ہو گویا اس کے فعل کا معنی اور مطلب اس شکل میں دکھایا گیا ہے۔



## عمل اور اخلاق كالتلازم

ہم عام بول چال میں انسان کے اخلاق کے ظاہر کرنے کے لئے اس کے چند کاموں کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔ اس طرح وہ عمل اور کام اس خاص خلق کرتے ہیں۔ اس طرح وہ عمل اور کام اس خاص خلق کے پیچائے اور ظاہر کرنے کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ مثلاً کوئی شخص کسی انسان کی نسبت یہ کہنا چاہے کہ وہ بہادر ہے تو وہ بہادری کو یوں ظاہر کرے گا کہ وہ شخص سختیاں سہ لیتا ہے۔ اگر کسی کی سخاوت اور وریاد لی ظاہر کرنی ہو تو کہا جائے گا کہ وہ یوں روپیہ خرچ کر تا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب کوئی انسان بہادری اور سخاوت کا تصور کرنا چاہے تو وہ مجبور ہو تا ہے کہ ان کاموں کا تصور کرنا چاہے تو وہ بی بگاڑ لیا ہو تو اور بات کاموں کا قطرت کو بی بگاڑ لیا ہو تو اور بات ہے۔ وہ البتہ لیکن روحانی حالتوں کو غلط کاموں کے ذریعے سے ظاہر کرے گا۔ لیکن یہ صور تیں کم پیش آتی ہیں۔ اس لئے قانون ان پر توجہ نہیں کرے گا۔

اب اگر کوئی شخص اپنے اندر کوئی ایسا خلق پیدا کرناچاہے جو پہلے سے اس کے اندر نہیں ہے تواس کے لئے بہی راستہ ہے کہ وہ ایسے کام کرے جو وہ خلق ظاہر کر تاہے اور وہ کام خاص توجہ اور کو شش کے ساتھ کرے، جو اس خلق کے متعلق ہیں اور ویسے کام کرنے والے بڑے بڑے لوگوں کے کاموں کو یاد کرے۔ پھر عمل ہی ایسی چیز ہے جس کے کرنے کے لئے وقت مقرر کئے جاسکتے ہیں۔ بہی نظر آنے والی با تیں ہیں۔ انہی پر غور ہو سکتا ہے، انہی کی پیروی کی جاسکتی ہے۔ یہی وہ با تیں ہیں جنہیں انسان اپنے اختیار اور ارادے سے کر تاہے۔ اس لئے یہی ایک چیز ہے جس پر قانون کا نفاذ 4 ہو سکتا ہے۔ خواہ وہ قانون انعام دینے کے متعلق ہو یاسزا دیے متعلق ہو یاسزا دیے متعلق ہو

### عمل اور ملکات کے لحاظ سے انسانوں میں فرق

لیکن تمام انسانی روحیں کاموں اور خلقوں کے نتیجوں کو اپنے اندر لینے اور انہیں محفوظ رکھنے میں برابر نہیں ہیں۔ بعض لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ وہ عملوں کی بہ نسبت ملکات ®کوزیادہ

⁰نفاذ: قانون كاجلنا، اثريزنا(مرتب)

<sup>©</sup> ملکہ: ایک کام باربار کرنے سے ایک حالت پیداہو جاتی ہے کہ انسان وہ کام بے تکلف کرنے لگتا ہے۔ اب کہاجا تا ہے کہ اس میں اس کام کا ملکہ پیداہو گیا ہے۔ یہ نتیجہ ہو تا ہے اس بات کا اس کام کی روح انسان کے نفس میں جذب ہو جاتی ہے۔ پس ملکہ سے مراداس کام کاجو ہریا نتیجہ ہے۔ (مرتب)

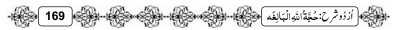


#### تيرجوال باب

# کر موں کا کھل کیوں ملتاہے؟

یہ بات ہمیشہ سامنے رکھنی چاہئے کہ انسان کے عملوں کا ایک سلسلہ ہے۔ اس میں ایک درجہ علت بن جاتا ہے تواس سے دوسر ادرجہ پیداہو تاہے۔ پھر دوسر ادرجہ تیسرے درجے کے پیداہونے کا سبب یاعلت بن جاتا ہے اور بیہ سلسلہ اسی طرح جاری رہتا ہے۔ ہر ایک درجے میں علت سے اس کامعلول پیداہونالازم اور ضروری ہے۔اس کو اس کام کی جزایا سزا کہا جاتا ہے۔ انسانی کام اس کے وجود کے نظام سے پچھ اس طرح صادر ہوتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو ان کاموں کا موجدیا پیدا کرنے والا سمجھتاہے حالا نکہ اصل میں ایسانہیں ہے۔ غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ بہت سے اسباب اکشے ہوتے ہیں تو کہیں وہ کام وجود میں آتا ہے۔ لیکن اس کام کے ظاہر ہونے کا سب سے قریبی سبب انسان کا ارادہ ہو تاہے۔ انسان ان دور کے سببول کو تو محول جاتاہے لیکن قریبی سبب یعنی این ارادے کو یادر کھتاہ۔ مثلاً ایک انجن ہے اس میں بہت سے پرزے کام كرتے ہیں۔ ہر ایك پرزے كے حركت كرنے كے ایك تو قریبی اسباب ہیں اور ایك دور كے اسباب۔ قریبی سبب تووہ پرزے ہیں جواس پرزے سے جڑے ہوئے ہیں۔ کیکن سبسے دور کا سبب ڈرائیور ہے۔لیکن ڈرائیور اپنے ہاتھ سے دستہ گھمانے کو انجن کے چلنے کاسبب سمجھتا ہے۔ کیونکہ اس کے نزدیک ہاتھ کا ہلاناسب سے قریبی سبب ہے۔ ایسے ہی انسان کے اپنے سب کل پرزے مل کر اور ان پرزوں کی مدد کرنے والی باہر کی طاقتوں کے ملنے سے ایک کام پید اہو تاہے۔ لیکن انسان کاارادہ اس مجموعے سے آخری کلوے کے طور پر آکر لگتاہے تودہ کام ہو جاتاہے لیکن انسان اسے فقط اینے ارادے یالبی ہی قوتوں کی پید اوار سمھتاہے۔

اب اس عمل کوایک مستقل علت بنادیجیئے۔اس علت سے ایک اور نتیجہ پیداہوا۔ پھراس نتیج کوایک مستقل علت مائے، تواس سے ایک اور نتیجہ پیداہوا۔ اسی طرح نتیج کے نتیج لگا تار



کچھ ملاء اعلیٰ کی طرف سے ہو تاہے اور اس کام کی برکت سے ہو تاہے جس کے کرنے کا فیصلہ ملاء اعلیٰ میں ہو چکاہو تاہے۔اس میں اس شخص کی روحانی کیفیت کو کوئی دخل نہیں ہو تا۔ ایسے ہی ملاء اعلیٰ کی طرف سے ان کاموں پر اظہار نفرت ہو تاہے جنہیں وہاں براسمجھاجا تاہے۔

#### اس کے اسباب

ملاءاعلیٰ کو ان خاص کاموں سے جو خاص محبت پیدا ہو جاتی ہے اس کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں:

ا)۔ ان کے دلوں میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ بات آتی ہے کہ انسانی نوع کا نظام فلاں کاموں کے کرنے اور فلاں سے بیخے سے اچھا ہو سکتا ہے۔ (چو نکہ انہیں انسانی نظام کی طرف توجہ زیادہ ہوتی ہے اس لئے اس نظام کو اچھا بنانے والے کاموں سے انہیں خاص محبت ہو جاتی ہے) پھر وہ کام ملاء اعلیٰ میں خاص شکل اختیار کر لیتے ہیں اور وہیں سے نبیوں کی شریعتوں کا جزبن کرنازل ہوتے ہیں۔

۲)۔انسانوں میں سے ایسے انسانوں کی روحیں جو یہ کام ہمیشہ کرتے رہے ہیں جب ملاء اعلیٰ میں پہنی جاتی ہیں تو ان انسانوں کی پہندیدگی یا ناپہندیدگی ان عملوں کی طرف متوجہ ہونے لگتی ہے اور جب اس طرح لمبازمانہ گزر جاتا ہے تو اس قسم کے عملوں کی صور تیں ان کے نزدیک مستقل طور پر توجہ کے قابل بن جاتی ہیں۔

خلاصہ یہ کہ (اس دوسری حالت میں عملوں کی تاثیر الی ہوتی ہے) جیسے منتروں اور تعویذوں کی تاثیر الی موتی ہے) جیسے منتروں اور تعویذوں کی تاثیر جو بزرگوں سے چلے آتے ہیں۔ (وہ جس شکل وحالت میں بتائے جاتے ہیں، اس طرح کرنے سے تاثیر پیدا ہوتی ہے۔) اگر ان کے معنی اور روح کو دیکھ کر ان کی شکل و ہیئت میں تبدیلی کر دی جائے تو وہ تاثیر ختم ہو جاتی ہے۔ اس طرح اعمال (روحانی) کیفیتوں سے علیحدہ ہو کر اپنی تاثیر دکھاتے ہیں) اللہ بہتر جانتا ہے۔

المُورِّرِي: حُبِيَّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الله

ساتھ خود اپنے طور پر نہیں کر سکتا۔ بلکہ اس کے عملوں کو وجود میں لانے والی مشینری چلانے

کے لئے خداجانے کتنے اسباب کام کرتے ہیں۔ تب کہیں جاکر وہ کام پوراہو تاہے۔ انجن کے

ڈرائیور کی طرح (جو پر زوں کو ادھر ادھر پھر انے میں کام کر تاہے) انسان کاارادہ بھی پھھ عمل

کر تاہے۔ اس لئے انسان کو حق دے دیا گیاہے کہ وہ اس کام کو اپناکام سمجھے اور اپنا پیدا کیا ہوا

خیال کرے۔ چنانچہ وہ اسے پوراکرنے کے لئے اپنی پوری قوت اور طافت خرچ کر دیتاہے۔

خیال کرے۔ چنانچہ وہ اسے پوراکرنے کے لئے اپنی پوری قوت اور طافت خرچ کر دیتاہے۔

بیدا ہوں گیا تاہے۔ اسے جو نتیجے پیدا ہوں گے ان پر انسان اپناحق جناتاہے۔ اسے "جزا"کہا جاتا ہے۔

جب بھی ساری نوع کا آمد و خرج کا حساب کیا جائے گا لینی اس نے مجموعی طور پر کیا بنتیج پیدا کئے اور کس قدر قوت نے پیدا کئے ؟ اس کا مفیدا شرعام کا نئات پر کیا پڑا؟ جب اس کا حساب کیا جائے گا تو بھی کہا جائے گا کہ نوع انسانی نے مل کر ایک کام کیا اور اس کا بتیجہ یہ نکلا۔ اگر اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ نوع انسانی نے ترتی کی ہے توساری کا نئات کی زبان سے اس کی تعریف نکلے گی۔ اگر مجموعی طور پر نوع انسانی کو نقصان پہنچا تو عام کا نئات اپنے آپ کوبری قرار دے کر نوع انسانی کا کواس کاذمہ دار قرار دے گی کہ اس نے خودیہ کام کیا اس لئے نقصان اٹھایا۔ اگر نوع انسانی کا علیحدہ وجود مانا جائے اور وہ باتی کا نئات کے مقابلے میں اپنی علیحدہ ہستی پر بحث کرسکے تو انسانی ذبیعت کو جو آج پائی جاتی ہے، عام انسانی فطرت کے مطابق مانئا پڑے گا۔ اگر انسانی نوع کو عام علیحدہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس نظر ہے کہ یہ اس بڑی مشین کا ایک خادم پر زہ ہے، تو انسان اپنی علیحدہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس نظر ہے کہ یہ اس بڑی مشین کا ایک خادم پر زہ ہے، تو انسان اپنی علیحدہ ہستی فرض نہیں کر سکتا۔ اس ان کے نتیج جزا کے طور پر ملتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انسانی نوع کل کا نئات کا ایک جز ہے پھر بھی اسے ایک قسم کا مستقل وجود حاصل ہے۔ انسان کی موجودہ ذہنیت اس بات پر موقوف ہے اور انبیاء اس کی تعلیم دیتے آئے ہیں۔ موجودہ ذہنیت اس بات پر موقوف ہے اور انبیاء اس کی تعلیم دیتے آئے ہیں۔ موجودہ ذہنیت اس بات پر موقوف ہے اور انبیاء اس کی تعلیم دیتے آئے ہیں۔

انبیاء کے مقابل میں طبعیات (Physics) کے عالم ہیں، جو انسانی ہستی کو ایک بڑی مادی مشین کا ایک معمولی پرزہ سجھتے ہیں۔وہ بمیشہ اس کی مخالفت کرتے رہتے ہیں کہ انسان کی جداگانہ ہستی ہے اور وہ اپنے عملوں کا مالک ہے۔انسان جو کام کر تاہے وہ اسے تمام مادے کی قوتوں کے نام لگا دیتے ہیں۔لیکن اس تمام مشین میں سے جو حصہ بمیشہ انسانی نوع سے پیدا ہو تار ہتاہے اس کا

الرُوُوشِ عَنْ مُعَيَّةُ اللهِ الْبَالِغُهِ عَلَيْهِ اللهِ الْفِلْهِ عَلَيْهِ اللهِ المِلْمُلِمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي المِل

پیدا ہوتے رہیں گے اور بھی ختم نہ ہوں گے۔ انسانی ذہنیت مجبور ہے کہ جس بیجے سے اسے سیدھاواسط پڑے اس کی نسبت سے سمجھے کہ یہ میری کمائی ہے اور سیکا بدلہ جھے ملناچاہئے۔ بدلہ جھے ملناچاہئے۔

ایک اور مثال کیجئے۔انسان نکاح کر تاہے۔اس کے بعد قدرتی قوتوں کا نتیجہ ہو تاہے کہ بچیہ پیداہو تاہے۔اصل میں بچے پیدا کرنے میں انسان کا اپنابہت تھوڑاحصہ ہو تاہے۔لیکن وہ لینی ذہنیت سے یہی سمجھتا ہے کہ یہ میر البنائی حصہ ہے۔ یعنی بچیہ میں نے ہی پیدا کیا ہے۔ یہ اس ذہنیت کا نتیجہ ہے کہ بچے کی تربیت کر تاہے۔ یعنی اس کی ضرور تیں بہم پینچانے کے لئے انسان طرح طرح کی تکلیفیں اور مشقتیں خوشی خوشی سہتاہے اور بچے سے آگے جو نتیجے پیدا ہوتے ہیں انہیں اپنے عمل کابدلہ سمجھتاہے اور ان پر کسی نہ کسی طریق سے اپناملکیت کاحق ثابت کرتاہے۔ مثلاً اس کی کمائی کو اپناحق بتاتا ہے۔اب اگر ان سب علتوں کی شخقیق کی جائے جن سے بچہ پیدا مواہے تومعلوم ہو گا کہ ماں باپ کااس کی پیدائش میں اتناکم دخل ہے کہ ان کااس پر قبضے کاحق پیدا نہیں ہو تا۔ کیکن انسانی دماغ پر انسانی نوع کی مصلحتیں انر ڈالتی ہیں۔ جن کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ وہ یقین کرنے لگتاہے کہ یہ میرے عمل کی پیدادارہے اور میں ہی اس کے نتیجوں کا حقدار موں۔اگر بیج کی پیدائش کے اصلی اسباب کا کھوج نکال کر انسانوں میں پر اپیگیٹرہ کیاجائے کہ وہ اپنی اولاد پر ایناحق نہ جتانے لگیں تو اس کا متیجہ صفر ہی نکلے گا۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ بیچ کی پرورش کے لئے نوع انسانی کی ضرور توں کا تقاضاہے کہ مال باپ کو مجبور کر دیاجائے کہ وہ اسے اپنا سمجھیں اور اس کی پرورش کریں۔ کیونکہ انسان کا بچہ دوسرے حیوانوں کے بچوں کی طرح پرورش نہیں یاسکتا۔ لیکن اس مصیبت ناک خدمت کو انسان خوشی سے اس وقت ہی اپنے سر لے سکتاہے جبوہ اس چیز (بچ) کو اپنا سمجھے۔ اس عموی حکمت نے انسانی دماغ پریہ الر ڈال ر کھاہے کہ وہ اپنی اولاد کو "لپنی" سجھتاہے اور اس پر اپناحی جتاتاہے۔اس لئے شوق سے اس کی پرورش کر تاہے۔

انسان کی چھوٹی سی ہستی سے اللہ تعالیٰ کی حکمت جو کام لیناچاہتی ہے وہ انسان کے وجود کے مقابلے میں بہت مشکل ہے اور ان مشکلوں کے لئے انسان کبھی قربانی نہیں کر سکتا جب تک اس کے ذہن میں بیہ بات نہ ڈال دی جائے کہ وہ اپنے عمل کوخود پیدا کر تاہے، گو پوری اور اصل حقیقت نہیں ہے۔ اسی طرح انسان اپنے عملوں کا خالق نہیں ہے یعنی وہ اپنے اعمال آزادی کے

174 كَجُدِّةِ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴾ ﴿ اللهُ ا

کے اندر حسرت اور افسوس پیدا کر دیتاہے اور درد کی شکل میں محسوس ہونے لگتاہے کبھی کبھی اس فیصلے میں زیادہ قوت ہوتی ہے تواسے خواب میں بھی ایسے واقعات دکھائی دیتے ہیں جن سے اسے درد پنچتاہے یاوہ تو بین اور ہے عزتی محسوس کر تاہے یااسے دھمکی ملتی ہے۔ کبھی یہ احساس اتنازور دار ہوتاہے کہ ایسی بی باتیں جاگتے میں دکھائی دیتی ہیں۔ کبھی انسان کی ملکی قوت اتن تیز ہوتی ہے کہ اس کی طاقت کے مطابق اسے خالفت کا الہام ہوتا ہے۔ اس حالت میں اسے فرشتے نظر آنے لگتے ہیں، وہ ان سے ایسی باتیں کرتے ہیں جن سے اسے خلطی پر خبر دار کر دیا جاتا ہے۔ اس الہام میں کوئی انو کھا قاعدہ نہیں بر تاجا تابلکہ یہ انسان کا نقاضاہے کہ جب ایک کام اس کے لئے ضروری ہو تواسے فرشتوں کے ذریعے سے علم دیا جائے، بشر طیکہ اس کی ملکی قوت ان سے لئے ضروری ہو تواسے فرشتوں کے ذریعے سے علم دیا جائے بہ خیطیے تُنہ فاُولِ اِن اَصْ حُنِ النَّارِ \* هُمْ فِينَهَا فِیدُونَ ہِ (البقرۃ ۱۵۸) (ہاں جو لوگ بر اکام کریں اور خطا انہیں ہر طرف سے گھیر لے تو وہ لوگ دونہ خیس جائیں گے اور وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے) میں اس کی طرف اشارہ ہے۔

# ۲) ملاءاعلیٰ کی توجہ

اونچ درج کے فرشتوں (ملاءاعلی) کے پاس انسانی نفس کی اچھی اور بری حالتوں اور انجھے اور برے عملوں اور خلقوں کا مجموعہ جمع ہو تار ہتاہے۔وہ فرشتے اپنی پوری طاقت اور ہمت کے ساتھ دعاکر تے رہتے ہیں کہ قلال فلال اوگوں کو (جنہوں نے اجھے کام کئے ہیں) نعمت اور کامیابی دی جائے اور فلال فلال اوگوں کو (جنہوں نے برے کام کئے ہیں) عذاب دیاجائے۔ چنانچہ ان کی دعائیں قبول ہوتی ہیں تو انسانوں کی ان جماعتوں پر ان فرشتوں کی ہمتوں کا اثر پڑتا ہے اور جس طرح ان فرشتوں کی ہمتوں کا اثر پڑتا ہے اور جس طرح ان فرشتوں کے ذریعے سے اللہ تعالی کی طرف سے انسانوں کی ضرورت کے مطابق علم نازل ہوتا ہے اس طرح ان فرشتوں کی دعاؤں کی وجہ سے اللہ تعالی کی طرف سے مطابق علم نازل ہوتی ہے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اس جماعت میں تکلیف دیے والے یاراحت پنچانے والے واقعات پیش آنے لگتے ہیں۔ اب فرشتے انہیں دھرکاتے نظر آتے ہیں یاوہ ان میں خوشی پیدا کرتے ہیں۔ کبھی ایساہوتا ہے کہ انسانی نفس ملاءاعلی کے اثر سے اللہ تعالی کی ناراضگی کو شدت سے محسوس کرتا ہے تواس پر عشی چھاجاتی ہے یا پیاری کی سے صالت پیدا ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالی کی ناراضگی کو شدت سے محسوس کرتا ہے تواس پر عشی چھاجاتی ہے یا پیاری کی سے صالت پیدا ہو جاتی ہے۔



حساب یعنی حق تنہا انسانی نوع کو دینے کو راضی نہیں ہوتے۔ اس میں شک نہیں کہ مادے میں جو تبدیلیاں ہورہی ہیں ان میں ایک کڑی انسان کی بھی پڑتی ہے۔ وہ اس کڑی کو مستقل نظر سے نہیں دیکھتے۔ ان کے سامنے جو چند دن کی مادی زندگی ہے یہی انسان کے لئے دل خوش کرنے کاسمامان رکھتی ہے۔ اس دنیاوی زندگی میں وہ ایک علیحہ ہاجتا کی حالت پیدا کر لیتا ہے اور کائنات کے دو سرے اسبب سے مقابلہ کرتا ہے۔ کہیں انہیں اپنے ماتحت کر لیتا ہے، کہیں کائنات کے دو سرے اسبب سے مقابلہ کرتا ہے۔ کہیں انہیں ہور ہافقط یہ دیکھنا ہے کہ شکست کھاجاتا ہے۔ اس وقت اس کی فتح وشکست کے مسئلے پر غور نہیں ہور ہافقط یہ دیکھنا ہے کہ وہ اس دنیاوی زندگی میں ایک استقلال پیدا کر لیتا ہے یعنی وہ اپنے آپ کو کائنات کے اسباب کے ماتحت مجور اور کمزور سیجھنے کو تیار نہیں ہوتا بلکہ شکست کھانے کے بعد بھی فتح حاصل کرنے اور مات بے والے بیت قابو میں لانے کے لئے آگے بڑھتا ہے۔

اس کے بعد اس بات پر غور کرناچاہے کہ انسانی دماغ میں جو کیفیت پیدا ہوئی، کیا یہ اس مادی سلسلے کی ایک عارضی نمائش ہے کہ وہ اپنے آپ کو مستقل سمجھتا ہے، ورنہ حقیقت میں وہ مستقل ہتی نہیں رکھتا؟ یا جن مادی قوتوں نے اس کے پیدا کرنے میں حصہ لیا ہے ان کا طبعی تقاضا تھا کہ یہ اپنے آپ کو مستقل ہتی سمجھے؟ اگر یہ دوسر اخیال صحیح مان لیا جائے تو انبیاء کے تالع حکماء اور مادے پر غور کرنے والے اعلیٰ عقل مندوں کے در میان اس بارے میں جو اختلاف نہیں۔

ہم نے اس جگہ اس مسلے کا ابتدائی حصہ بیان کیاہے۔ شاہ اساعیل شہید ؟ کی عبقات میں اسے پورے طور پر سمجھادیا گیاہے۔ اللہ نے چاہاتو ہم بھی ضرورت کے مطابق ترجے میں اس کا ذکر کرتے رہیں گے۔

انسانی زندگی کے لمبے سلسلے میں انسان کو جس قدر جزاؤں (عملوں کے نتیجوں) سے واسطہ پڑتا ہے وہ اگرچہ انگنت ہیں، لیکن انہیں دو قاعدوں میں لایا جاسکتا ہے۔

# ۱) انسانی نفس کافیله

انسانی نفس کی مکی تو تیں (مثلاً عقل) فیصلہ کرتی ہیں کہ فلاں کام جوبڑی محنت سے کیا گیا ہے یا فلاں خلق جوبڑی مشقت سے حاصل کیا گیاہے، جارے خلاف ہے۔ان کا یہ فیصلہ انسان



اثران عملوں اور خلقوں پر زیادہ اثر رکھتاہے جو انسان کے نفس کو درست یا خراب کرتے ہیں۔
اس کا سب سے زیادہ اثر وہ نفس قبول کرتے ہیں جن میں ملکیت زیادہ صاف اور زور دار ہو۔
دوسرے قاعدے میں او نچے درجے کے فرشتوں کا اثر ان عملوں اور خلقوں پر زیادہ پڑتاہے
جن کا تعلق سارے اجتماع انسانی نظام کو خراب کرنے والا ہو۔ اس کا اثر وہ نفس زیادہ قبول کرتے
بیں جو ملکیت میں کمزور اور نکے ہوں۔

## ان دونوں قاعدوں کے اثر کورو کنے والی چیزیں

ان دونوں سببوں، یعنی انسان کی ذاتی ملکیت اور او نچے درجے کے فرشتوں کے اثر کے ظاہر ہونے میں بعض چیزیں رکاوٹ بن جاتی ہیں۔ اس لئے ان کا اثر ایک وقت تک ظاہر نہیں ہوتا۔ پہلے قاعدے کے اثر کورو کنے والی چیز انسان کی ملکیت کی کمزوری اور بہیمیت کا زور والا ہونا ہے۔ کہمی بہیمیت اسٹے زور کی ہوجاتی ہے کہ انسان نر احیوان بن جاتا ہے۔ اس حالت میں وہ ان تکلیفوں کو محسوس نہیں کر تاجو ملکیت کے خلاف کام کرنے سے ہوتی ہیں۔ جب انسان حیوانیت کے خلاف کام کرنے سے ہوتی ہیں۔ جب انسان حیوانیت کو جو مدد کے غلاف میں سے نکل آئے گا اور اس کے ارد گرد کے حالات سے اس کی حیوانیت کو جو مدد پہنچتی ہے، وہ گھٹ جائے گی اور ملکیت کے چتکار ظاہر ہوں گے تو آہتہ آہتہ عذاب یا آرام

مثلاً ایک شخص نوجو انی کے عالم میں زندگی بسر کر رہاہے۔ اس کی بڑھیابال کوئی تھم دیتی ہے جس میں زیادہ تر اس نوجو ان بی کا فائدہ ہے لیکن وہ نواجون جو انی کے جو ش میں مال کے تھم کی پروانہیں کر تا۔ اب اس کی مال مر جاتی ہے اور وہ شخص خود بوڑھا ہو جا تا ہے اور اس کے بچہوائی کو پہنچتے ہیں۔ اس کے نوجو ان بچے اب اس کی اس طرح نافر مائی کرتے ہیں جس طرح وہ بھی لینی بڑھیا مالی کی نافر مائی کیا کر تا تھا۔ اس سے اسے تکلیف ہوتی ہے اور اس کے دماغ پر ایس حسر سے اور مندگی چھا جاتی ہے کہ وہ اس کا کوئی علاج نہیں کر سکتا۔ اب وہ لینی مال کے حکمول کی تھمت کو سمجھتا ہے۔ اس قتم کے تجربے انسانی زندگی میں بہت دفعہ پیش آتے رہتے ہیں۔

دوسرے قاعدے کوروکنے والی ایک چیزہے اور وہ یہ کہ ایسے قدرتی اسباب جمع ہو جائیں جو اس کے خلاف ہوں۔ اس وقت ان قدرتی اسباب کا حکم چلتار ہتاہے یہاں تک کہ وہوفت الزووشرى: حُبَّةُ اللهِ الْبَالِغُهِ اللهِ الْبَالِغُهِ اللهِ الْبَالِغُهِ اللهِ الْبَالِغُهِ اللهِ الْبَالِغُه

کبھی ایباہو تاہے کہ ان او نچے درجے کے فرشتوں کا قطعی فیصلہ تھوڑا تھوڑا کرکے اتر تا ہے اور طبیعت کے کمزور پہلو، مثلاً خواطر (کمزور خیالات) ان سے اثر لیتے ہیں۔ چنانچہ نچلے درجے کے فرشتوں یا انسانوں کے دلوں میں خود بخو دیہ خیالات آنے لگتے ہیں کہ فلاں شخص کے ساتھ اچھاسلوک کیاجائے اور فلاں کے ساتھ براسلوک کیاجائے۔

# فرشتول كامقام نظام عالم ميس

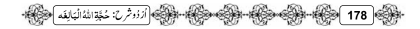
کبھی بھی ابیاہو تاہے کہ ایسے واقعے پیش آتے ہیں جن سے کسی شخص کو آرام یاد کھ پہنچانا ہو تاہے۔ صاف صاف بات توبہ ہے کہ نوع انسانی پر اللہ تعالیٰ کی خاص مہر یانی ہے جو اس وقت سے ہے جب اس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا۔ اس مہر یانی کا لازم نتیجہ ہے کہ انسانوں کو یعی نہی نہ چھوڑ دیا جائے اور جو کام وہ کریں اس کے متعلق ان سے پوچھا جائے کہ بیر براکام کیوں کیا اور جو اچھاکام کریں اس کا انہیں اچھا بدلہ دیا جائے۔ لیکن اللہ تعالیٰ بیہ کس طرح کرتا ہے ؟ اس کی اصل حقیقت سمجھنا آسان نہیں ہے۔ اس لئے ہم نے یہ فیصلہ فرشتوں کے واسط سے حل کی اصل حقیقت سمجھنا آسان نہیں ہے۔ اس لئے ہم نے یہ فیصلہ فرشتوں کی اچھی دعاؤں سے آرام پہنچتا ہے اور برے کام کرنے والوں کو فرشتوں کی اچھی دعاؤں سے آرام پہنچتا ہے اور برے کام کرنے والوں کو فرشتوں کی بد دعاؤں سے تکلیف پہنچتی ہے۔ اور بیہ ہم نے قر آن تکیم کی اس آیت سے لیا ہے:

اِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَمَاتُوْا وَهُمُ كُفَّارٌ أُولَيِكَ عَلَيْهِمُ لَعَنَةُ اللهِ وَالْبَلَيِكَةِ وَالنَّاسِ اَجْبَعِيْنَ ﴿ خُلِدِيْنَ فَيْهَا ۚ لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَاهُمُ يُثْظَرُونَ ﴿ (الِقرة ١٩٢١ ١٩٢١)

جن لوگوں نے "قرآن حکیم" کی تعلیم مانے سے انکار کر دیااور اس انکار اور کفر کی ہی حالت میں مرگئے ان پر اللہ تعالی کی لعنت، فرشتوں اور سب انسانوں کی لعنت رہے گا۔ اور وہ اس حال میں ہمیشہ رہیں گے۔ نہ توان کا عذاب ہلکاہو گا اور نہ انہیں مہلت دی جائے گی۔

#### ان دونول قاعدول کی جمع

ان دونوں قاعدوں کے ملانے سے انسانی نفس کی استعداد اور کرموں کے مطابق بہت می جیب عجیب عبی سور تیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ پہلے قاعدے کے مطابق نفس انسانی پر اس کی ملکیت کا



#### چو د هوال باب

# د نیامیں انسان کے عملوں کی جزا

ڈوسرام نبخٹ\* انسان کے اعمال کی جزا اس زندگی میں اور مرنے کے بعد کی زندگی میں

انسان کی نظر جنتی کا نئات پر زیادہ پڑتی ہے، وہ اپنی حقیقت پر اس کے مطابق غور کر تار ہتا ہے۔ پہلے اس کی نگاہ تھوڑی سی کا نئات پر پڑتی تھی تو وہ اپنی ذات کے متعلق اسنے ہی تھوڑے سے علم سے سوچتا تھا۔ پھر اس کی معلومات کا دائرہ زیادہ چوڑا ہوا تو اس نے زیادہ تجر بے اور علم کے ساتھ اپنے متعلق سوچنا نثر وع کیا۔ یہ بھی صحح ہے کہ اس ترقی کے ہر دور میں انسان اپنے اندر ان سب قوتوں کے نمونے پاتا ہے جنہیں اس نے اپنے سے باہر کی دنیا میں پالیا ہے۔ اس لئے یہ سمجھنا چاہئے کہ انسان اس لمبی چوڑی کا نئات (Macrocosm)کا ایک چھوٹا سانمونہ (Microcosm)

اس دنیا میں طرح طرح کے اسباب کی تاثیر سے طرح طرح کی چیزیں پیدا ہوتی رہتی ہیں۔ جیسے بھی زمین کے کسی حصے میں پانی نہیں برستانو کال پڑجا تا ہے اور نباتات، حیوانات اور انسان سب کی زندگی اجیر ن ہوجاتی ہے۔ پھر دوسرے موسم میں ضرورت کے مطابق مینہ پڑتا ہے۔ توہر قسم کی مخلو قات کوبڑھنے کے لئے جس جس سامان کی ضرورت ہوتی ہے وہ مل جاتا ہے۔

الرُووشُ ن مُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْ

آجاتا ہے جواللہ تعالی نے ان فرشتوں کے فیطے کے چلنے کے لئے مقرر کرر کھاتھا۔ یعنی قدرتی اسباب اپناکام کر چکتے ہیں اور ان کی قوت ختم ہوجاتی ہے۔ اس وقت انسان کے کاموں کا نتیجہ جو جمع ہور ہاتھا، یکلخت زور سے برس پڑتا ہے۔ یہی مطلب ہے اس آیت کا: لِمکُنِ اُمَّةِ اَجَلُ \* فَاِذَا جَاءَ اَجَلُهُمُ لاَ یَسْتَقُومُونَ سَاعَةً وَلاَ یَسْتَقُومُونَ ﴿ (اعراف ٣٣) (ہر ایک قوم (کے گرنے) کا ایک وقت مقرر ہے جب وہ وقت آجاتا ہے تو جزامل کر رہتی ہے۔ اس وقت وہ نہ ایک گھڑی گئے ہو جو کا یک وقت وہ نہ ایک گھڑی آگے۔)

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com

<sup>\*</sup> پہلے مبحث میں یہ و کھایا جاچکا ہے کہ انسان جو کام کر تاہے اس کا نتیجہ لکلناضروری ہے۔اس مبحث میں و کھایا جائے گاکہ وہ نتیجہ کن اصول کے مطابق لکتا ہے۔



چاہے اٹھاسکتی ہے۔جبوہ اس سچی تعلیم سے بے پروائی برشنے لگ جاتی ہے تواس کی زندگی کا نظام بگڑ جاتا ہے)

قر آن حکیم کی سورت نون میں خداتعالی ایک تمثیل میں فرما تاہے کہ جب باغ کے مالکوں نے صدقہ دینے کا ارادہ بدل لیاتو اتفاق سے باغ کو آگ لگ گئے۔

قرآن حکیم کی اس آیت کی تفسیر میں کہ

وَإِنْ تُبْدُوْ امَا فِي النَّفْسِكُمُ اوْتُخُفُونُا يُحَاسِبْكُمْ بِدِاللهُ (البقره٢٨٣)

(اگر جو کچھ تمہارے دل میں ہے اسے ظاہر کرویا چھپائے رکھو اللہ تعالی تم سے حساب لے گا)

اوراس آیت کی تفسیر میں کہ:

مَنْ يَعْمَلُ سُوْءًا يُجْزَبِهِ (انلَّهُ ١٢٣)

(جو کوئی بھی کوئی سابراکام کرے گااس کابدلہ اسے ضرور دیاجائے گا)

رسول اکرم مَنَافِیْنِمُ فرماتے ہیں کہ اس حساب کے نتیج کے طور پر اللہ تعالیٰ اپنے بندے کو جو عذاب دیتا ہے اس میں بخار اور جھوٹی جھوٹی تکیفیں بھی شامل ہیں۔ یہاں تک کہ ایک شخص کوئی چیز جیب میں رکھ کر بھول گیا پھر اس کی تلاش میں پریشان ہوا تو یہ پریشانی بھی اس حساب میں گئی جائے گی۔ گویا اسے ایک طرح کا عذاب دے دیا گیا۔ اس طرح بندہ اپنے گناہوں سے اس طرح یا کہ جو جاتا ہے جیسے سونا کھالی سے نکالتے وقت صاف ہوتا ہے۔

ملكيت اور حيوانيت كاتعلق

واضح رہے کہ انسان کی ملکیت (عقلیت) اس کی حیوانیت میں چھپنے کے بعد ظاہر ہوتی ہے اور اس کے ساتھ مل جانے کے بعد الگ ہوتی ہے۔ ملکیت کا یہ ظہور اور علیحد گی تبھی تو طبعی موت سے شر دع ہوتے ہیں۔ کیونکہ اس کے بعد بہیمیت یاحیوانیت کوغذا سے مدد نہیں ملی جس کا نتیجہ بیہ ہو تاہے کہ رفتہ رفتہ اس کی سب قو تیں گھل جاتی ہیں اور انسان کے نفس میں ملکیت کا جو حصہ ہے وہ پریثان کرنے والی حالتوں سے بچار ہتا ہے۔ اسے بھوک، سیری اور غضب سے



انسان ٹوہ لگانے گئے تو کال اور سیر ابی کے اسباب ایک حد تک جان لیتا ہے۔ گو ایک شخص ایک راستے سے چلے اور دو سر ادو سر سے راستے سے مگر دو نوں ایک ہی نیتجے پر چہنچتے ہیں۔ اسی طرح ایک انسان کے لئے ایک سے میں خوش کے اسباب جمع ہوجاتے ہیں اور دو سر سے وقت میں تکلیفیں اور مصیبتیں بڑھ جاتی ہیں۔ اگر انسان اپنی اندرونی بناوٹ کو اچھی طرح جانتا ہو تو وہ ٹھیک طور پر اس دکھ اور سکھ کو سمجھ سکتا ہے۔ یہاں بھی ہو سکتا ہے کہ ایک شخص ایک سمت سے چلے اور دو سر ادو سری سمت سے لیکن وہ دو نوں ایک ہی جی سکتا ہے۔ ان باتوں کو ایک خواص نظر بیر کھنے والی جماعت کے طریق پر صبح طور پر جان لینا اس دنیا میں انسان کے عملوں کی خاص نظر بیر کھنے والی جماعت کے طریق پر صبح طور پر جان لینا اس دنیا میں انسان کے عملوں کی جائیں۔ ان کا گڑائی کا کھیل ہے۔ اس مصنف کا نظر بیر ہے کہ انسان کی زندگی اس کی ملکیت اور بہیمیت کی جنگ کے نظر ہے کہ از ان کی کا کھیل ہے۔ ملکیت اور بہیمیت کی جنگ کے نظر ہے کہ مطابق دنیاوی تکلیفوں کے ، جو ایک انسان یا انسانوں کی ایک جماعت کو پہنچتی ہیں ، اسباب معین مطابق دنیاوی تکلیفوں کے ، جو ایک انسان یا انسانوں کی ایک جماعت کو پہنچتی ہیں ، اسباب معین کرنا اس مجٹ کا خلاصہ ہے۔

قرآن عليم ميں ہے كه:

مَا آصَابَكُمْ مِّنْ مُّصِيْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتُ ايْدِيكُمُ وَيَعْفُوْعَنْ كَثِيدٍ (شورى ٣٠)

(جومصیبت تمہیں پہنچی ہے وہ تمہارے اپنے کاموں کی وجہسے پہنچی ہے اور اللہ تعالی بہت سی مصیبیں معاف کر دیتاہے)

لَوْ اَنَّهُمُ اَقَامُوا التَّوْلِيةَ وَ الْإِنْجِيلَ وَمَا أُنْوِلَ النَّهِمُ مِّنْ رَبِّهِمُ لَاَكُمُوا مِنْ فَوْقِهِمُ وَمِنْ تَخْتِ الْرَجُلِهِمُ (ماكره ٢٧)

(اگریدلوگ تورات، انجیل اور ان حکمول کوجوان کے رب کی طرف سے اترے، قائم کرتے توہ بے تکلیف اپنے اور سے اور اپنے پاؤل کے ینچے سے کھاتے)

( یعنی جس چیز کو کوئی قوم اپنی ذہنیت کے مطابق خداکا تھم مان لے اگر وہ اسے نیک نیتی سے کام میں لاتی رہے تو دنیا کی سب چیزیں اسے کام دینے لگتی ہیں۔وہ جس چیزسے فائدہ اٹھانا

المُورِّ مَن اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ اللهُ الْبَالِغَهِ ﴿ اللهُ ال

کرتی ہے۔ اگر انسان اپنے اندر اعلی درجے کی پاکیزگی (نظافت) اور اللہ تعالیٰ کے آگے عاجزی (خضوع) اور اسی قسم کی دوسری ذہنی کیفیتیں جو ملکیت کے مناسب ہیں پیدا کرے ، تو بیداری یا خواب بیں انس اور خوشی کی خاص شکلیں اختیار کرکے اسے دکھائی دیتی ہیں اور اگر اس نے ملکیت، پاکیزگی اور اللہ کے آگے عاجزی کے خلاف عاد تیں پیدا کر لی ہیں تو وہی عاد تیں اعتدال سے ہٹی ہوئی کیفیتوں کی شکل میں دکھائی دیئے گئی ہیں اور ایسے خواب آنے لگتے ہیں جن میں بے عزتی اور دیسے خواب آنے لگتے ہیں جن میں بے عزتی اور دھمکی محسوس ہوتی ہے۔ ملکیت کے غالب آنے اور انسانی مزاح پر کسی خلط اور غلبہ انسان کے ذہن میں وہ حالت اور کیفیت کیوں وہ شکل پیدا کر دیتا ہے جو وہ کر تا ہے۔ اور غلبہ انسان کے ذہن میں وہ حالت اور کیفیت کیوں وہ شکل پیدا کر دیتا ہے جو وہ کر تا ہے۔ کی حالت میں بدن پر بھی اسی کا اثر ظاہر ہو تا ہے، جسے صفراء کے غلبے کے وقت آئھوں میں زددی آجاتی ہے اور ہر چیز زر دد کھائی دیت ہے، ویسے بی ذہنی کیفیت کا حال ہے۔ چنانچہ جب کہ ملکیت غالب آجاتی ہے ادان کے اندر غضب کا جذبہ در ندے کی شکل میں نظر آتا ہے جو کا ک مہرور بخل سانے کی شکل میں نظر آتا ہے جو کئی سانے کی شکل میں نظر آتا ہے جو کا کے ماہو وہ بخل سانے کی شکل میں نظر آتا ہے جو کا سراہوو۔

#### عملوں کی جزاکا قاعدہ

یہاں یہ بات بھی قاعدے کے طور پریادر کھنی چاہئے کہ دنیا میں انسان کوجو جزاملتی ہوہ اس دنیا میں کام کرنے والے اسباب کے نیچے ملتی ہے۔ یعنی اگر قدرت کے کارخانے میں کام کرنے والے قاعدے اور قانون اس سزاکے اسباب پیدا کرسکتے ہیں، تو وہ سزایا جزامل کر رہتی ہے۔ نہیں تو ملتوی رہتی ہے۔ جو شخص ان قاعدوں اور قانونوں کو اچھی طرح سمجھ لے اور کائنات میں کام کرنے والے کارنوں (اسباب) کاجو سلسلہ جاری ہے اسے اچھی طرح جان سکتا ہے کہ اللہ تعالی کسی قانون الہی کے توڑنے والے کو دنیا ہی میں سزادیئے بغیر نہیں چھوڑ تا۔ اس جزایا سزامیں جو کی ہوتی ہے یا جزا بھی نہیں ملتی تو وہ اسباب (کارنوں) کے اس سلسلے کی وجہ سے ہوتی ہے جس کے ماتحت (نیچے) دنیا کا کارخانہ چل رہا ہے۔ تو اب یوں ہوگا کہ اگر کسی انسان نے ہوتی ہے جس کے ماتحت (نیچے) دنیا کا کارخانہ چل رہا ہے۔ تو اب یوں ہوگا کہ اگر کسی انسان نے ایجھے کرم کئے اور ان کے ہدلے میں اسے انعام ملنا چاہئے یابرے کرم کئے اور ان کے بدلے میں ونیا میں اسے سزاملنی چاہئے لیکن حالات اس کی اجازت نہیں دیتے تو اسے انعام کے بدلے میں دنیا



کوئی علاقہ (تعلق) نہیں رہتا۔ اس وقت اس پر عالم قدس (ملکیت کی دنیا) سے رنگ آنے لگتا ہے۔ لینی انسان کی ملکیت بیدار ہو جاتی ہے اور بہیمیت کے ساتھ مل کر کام کرنے سے اسے جو زخم پنچے تھے ان کی تکلیف محسوس ہونے گئی ہے۔

اسی طرح انسان اختیاری موت کے ذریعے سے بھی اپنی ملکیت کو اس دنیا ہی میں بیدار کرسکتا ہے۔ چنانچہ کم کھانے، کم سونے اور کم بولنے کی ریاضتیں اور مشقیں کر تارہے اور ملکیت کے منبع (عالم قدس) کی طرف ہمیشہ دھیان لگائے رکھے تو بھی اس پر ملکیت کی چند شعاعیں چیکئے لگتی ہی۔ یعنی مرنے کے بعد جو با تیں ملکیت کے ظاہر ہونے سے معلوم ہوں گی وہ اب اس زندگی ہی میں معلوم ہونے لگتی ہیں۔

#### أيك قاعده

یہاں یہ بات ایک قاعدے کی شکل میں یادر کھنی چاہئے۔وہ یہ کہ جس طرح کسی چیز کے مناسب حال کام کئے جائیں یاحالتیں پیدا کی جائیں تواسے خوشی محسوس ہوتی ہے اور اگر اس کے خلاف با تیں پیدا کی جائیں توایک فتم کا گھٹاؤاور در دپیدا ہوتا ہے۔اسی طرح انسان جو کام ایسے کرتا ہے جو ملکیت کوخوشی اور پھیلاؤ محسوس ہوتا ہے اور جو کام دواس کے خلاف کرتا ہے اس سے ایک فتم کا گھٹاؤاور در دمحسوس ہوتا ہے۔

#### دوسرا قاعده

ایسے ہی یہ قاعدہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ ہر ایک درد اور تکلیف کے لئے ایک خاص شکل ہوتی ہے جس میں وہ ظاہر ہوتی ہے (اس کی مثال طب سے اچھی مل سکتی ہے۔ چنا نچہ انسان کے بدن میں چار خلطیں (Humours) موجو دہیں۔ یعنی صفر اء اور سوداء، بلغم اور خون۔ ان میں سے کوئی خلط انسان کے مز اج پر غالب آ جائے تو اپنا خاص اثر دکھاتی ہے)۔ مثلاً اگر سوداء غالب آ جائے تو اپنا خاص اثر دکھاتی ہے۔ مثلاً اگر سوداء غالب آ جائے تو بینی محسوس ہونے گئی جے۔ انسان خواب میں آگ کے شعلے دیکھتا ہے اور بلغم کے غلب سے سر دی کی شکل میں تکلیف محسوس ہوتی ہے اور انسان خواب میں پائی اور برف دیکھتا ہے۔ ایسے ہی جب ملکیت ظاہر ہوجاتی ہے تو وہ انسان کے حواس میں خاص شکلیں اور صور تیں پیدا



ا)۔ مؤمن کی مثال ہری بھری کھیتی کی طرح ہے۔ کہ ہوائیں اسے اونچا نیچا کرتی رہتی ہیں۔ بھی لٹا بھی دیتی ہیں، بہاں تک کہ وہ مدت پوری ہوجاتی ہے ہیں۔ بھی لٹا بھی دیتی ہیں، بہاں تک کہ وہ مدت پوری ہوجاتی ہے جب تک اسے اس دنیا میں رہنا ہے۔ اور منافق کی مثال صنوبر کے درخت کی طرح ہے کہ کوئی ہلانے والی چیز اسے ہلا نہیں سکتی۔ یہاں تک کہ وہ ایکا یک جڑسے اکھڑ جاتا ہے۔

۲)۔ مسلمان کو کوئی تکلیف پہنچتی ہے، مرض سے ہویا کسی اور سبب سے، تواللہ تعالیٰ اس کے ذریعے سے اس کی غلطیاں اس طرح گرادیتا ہے جیسے بت جھڑ میں درختوں کے پتے جھڑ جاتے ہیں۔ حھڑ جاتے ہیں۔

کبھی ایک اقلیم (ملکوں کا مجموعہ) ہوتی ہے کہ اس پر شیطان کی حکومت قائم ہو جاتی ہے اور اس کے تمام ہاس (باشندے) حیوان بن جاتے ہیں (یعنی ان کا ملکی اختیار اور ضمیر غائب ہو جاتا ہے) اس کئے ان کی جزائیں ایک عرصے کے لئے پیچھے ہے جاتی ہیں۔ (اور وہ سیحصے کگئے ہیں کہ ہمیں کوئی پوچھے والا نہیں ہے۔ پھر یکا یک اللہ کی سز اانہیں آلیتی ہے اور برباد ہو جاتے ہیں) قران حکیم کی اس آیت کا یہی مطلب ہے:

وَمَا اَرْسَلْنَافِي قَرْيَةٍ مِّنْ تَبِي اِلْاَ اَهَدُنَا اَهْلَهَا بِالْبَاسَآءِ وَالطَّرَّآءِ لَعَلَّهُمُ يَطَّرَّعُونَ 

ث ثُمَّ بَدَّلْنَا مَكَانَ السَّيِّعَةِ الْحَسَنَةَ حَتَّى عَقُوا وَقَالُوا قَدُ مَسَّ ابَاءَنَا الطَّرَّآءُ 
وَالسَّرَّآءُ فَا خَذُنْهُمُ بِغُتَةً وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ ﴿ وَلَوْانَّ اَهُلَ الْقُرَى امْنُوا وَاتَّقَوْا 
وَالسَّرَّآءُ فَا خَذُنْهُمُ بِعُتَةً وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ ﴿ وَلَوْانَ الْقُرَى الْمُنُوا وَاتَّقَوْا 
وَالسَّرَاءُ فَا خَذُنْهُمُ بِمَا كَانُوا 
كَنْ السَّمَاءُ فَا خَذُنْهُمُ بِمَا كَانُوا 
وَلَكِنْ كَذَّبُوا فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا 
وَلَانُ مَا اللَّهُ الْمُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الْمَالِقُ السَّمَاءِ وَالْارْضِ وَلَكِنْ كَذَّابُوا فَاخَذُنْهُمْ بِمَا كَانُوا 
وَيُعْلَى اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ وَلَوْلُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعَلِيْ اللَّهُ الْمُ الْمُؤْلِقُونَ وَلَا اللَّهُ الْمُعَلِيْ اللَّالُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلِقُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُل

(کوئی سوسائی ایس نہیں جس میں ہمنے کوئی نبی نہ بھیجاہو اور پھر ہم نے ان لوگوں کی تنگی اور تکلیف سے پکڑ دھکڑنہ کی ہو، تا کہ وہ لوگ ہمارے حکموں کے آگے جھکنا شروع کردیں۔ پھر ہم تنگی کو آرام سے بدل دیتے ہیں تو اس تکلیف کو بھول جاتے ہیں اور کہنے لگتے ہیں کہ ہمارے باپ دادا کو بھی تنگی اور آرام پنچتارہا ہے (یعنی یہ قدرتی اسباب کا نتیجہ ہے جے انسان کے کرموں سے کوئی علاقہ نہیں) پھر ہم انہیں



یں اور اچھے کام کرنے کاموقعہ دیاجائے گا اور سزاکے بدلے میں اور برے کام کرنے کاموقعہ دیاجائے گا اور جزایا سزااس کے حساب میں جمع کردی جائے گی۔

ایے ہی اگریہ صورت پیداہوجائے کہ انسان ہے تونیک لیکن اسے تکلیف پہنچانے والے اسباب جمع ہوگئے ہیں، تواگر اس موقع پر ان اسباب کی قوت کے عمل کو پچھ دیر کے لئے روکا جاسکتا ہے تواس کے اچھے کر موں کے بدلے ہیں اس کی مصیبت کوٹال دیاجاتا ہے یا اگر مصیبت پورے طور پر ٹل نہیں سکتی توجس قدر حالات اجازت دیں اس کی سختی ہیں کمی کر دی جاتی ہے۔ اس طرح اسباب تو چاہتے ہیں کہ کسی مخض کو انعام دیا جائے لیکن وہ مخض بدکار ہے تواس کی بدکاری کواس نعمت کے ہٹانے ہیں صرف کیاجائے گا۔ یعنی انعام کے اسباب کے خلاف جوبات بدکاری کواس نعمت کے ہٹانے ہیں صرف کیاجائے گا کہ اس کی بدعملی کی سزاکے طور پر اسے آرام سے محروم کر دیاجائے گا۔

اگر حالات ایسے ہوں کہ وہ اعمال کے مناسب ہیں جیسے کرم اچھے ہیں اور نعمت پہنچانے والے حالات بھی موجو دہیں والے حالات بھی موجو دہیں تواس صورت میں وہ انعام یاعذاب مکمل صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔

## اس قاعدے کا استثیا

سلط میں کوئی تبدیلی کرناکا نئات
(بر هانڈ) کی مصلحت کے خلاف ہو تا ہے اور ان اسباب کے سلط میں کوئی تبدیلی کرناکا نئات
اور انسان جو کام کررہے ہیں ان کا نظام زیادہ ضروری نہیں ہو تا۔ (یعنی یہ ضروری نہیں ہو تا کہ
انسانوں کو ان کے کرموں کا پھل جلدی دیا جائے) توبد کار آدمیوں کو بھی تھوڑی ہی دیر کے
انسانوں کو ان کے کرموں کا پھل جلدی دیا جائے) توبد کار آدمیوں کو بھی تھوڑی ہی دیر کے
لئے نعمت دے دی جاتی ہے تا کہ اسباب کا تقاضا پورا ہو اور نیک لوگوں کو تنگی کے اسباب پیدا
ہوجانے کی وجہ سے بظاہر تنگی میں ڈال دیا جاتا ہے تا کہ اسباب کا تقاضا پورا ہو۔ لیکن اس تنگی سے
ہوجانے کی وجہ سے بظاہر تنگی میں ڈال دیا جاتا ہے تا کہ اسباب کا تقاضا پورا ہو۔ لیکن اس تنگی سے
ہوجانے کی وجہ سے بظاہر تنگی میں ڈال دیا جاتا ہے تا کہ اسباب کا تقاضا کو درستی ہوتی رہتی ہے اور یہ بات
ہمی نیک انسانوں کو فائدہ ہی پہنچتا ہے کہ ان کی بہی توت کی درستی ہوتی رہتی ہے اور یہ بات
انہیں سمجھادی جاتی ہے تو وہ اس پر راضی ہوجاتے ہیں۔ اس کی مثال الی ہے جیسے کسی شخض کو
کڑوی دواکا فائدہ سمجھادیا جائے تو وہ کڑوی دواشوت سے پی لیتا ہے۔ نیچ کھی ہوئی احادیث کے



۷)۔لوگوں اور فرشتوں بلکہ جانوروں کو الہام کیا جاتا ہے کہ اس سے اچھا یا برا سلوک کریں۔

۵)۔ الہام یا احاطہ (حالات کے بدلنے) کے ذریعے سے کسی اچھی حالت کے قریب کر دیا جاتا ہے یابری حالت کے قریب پہنچادیا جاتا ہے۔

جو شخص اس مسکے کو جتنا ہم نے اس باب میں لکھا ہے سمجھ لے گا اور ہر بات کو اس کے سے کے موقعے پررکھے گا، وہ بہت کی مشکلوں سے فی جائے گا۔ جیسے ایک حدیث میں تو آتا ہے کہ نیکی رزق کی زیادتی کا سبب ہے اور بدکاری رزق میں نقصان پہنچاتی ہے اور دوسری حدیث میں آتا ہے کہ بدکار لوگوں کو نیکیوں کا بدلہ دنیا میں جلدی پہنچاد یا جاتا ہے اور ایک اور حدیث میں آتا ہے کہ انسانوں میں زیادہ تکلیف اس آدمی کو پہنچتی ہے جے زیادہ نزد کی اور بزرگی حاصل ہو، آتا ہے کہ انسانوں میں زیادہ تکلیف اس آدمی کو پہنچتی ہے جے زیادہ نزد کی اور بہت سی لیعنی جو سب سے اچھا ہو۔ پھر اسی طرح درجہ وار کم ہوتی جاتی ہے۔ اسی طرح کی اور بہت سی حدیثیں ہیں۔ (اگر چہ دیکھنے میں یہ حدیثیں ایک دوسرے کے خلاف نظر آتی ہیں۔ لیکن دنیا میں کرموں کا پھل ملنے کے جو قاعدے ہم نے اوپر بیان کئے ہیں انہیں سامنے رکھ کر ان احادیث پرغور کیا جائے تو ان کا اختلاف دور ہو جائے گا اور ہر ایک حدیث اسباب کے نظام کے احادیث پہلوکو ظاہر کرتی نظر آئے گی) باقی اللہ بہتر جانتا ہے۔



الی حالت میں پکڑلیتے ہیں کہ وہ کچھ سمجھ ہی نہیں سکتے۔ اگریہ گاؤں والے لوگ(یعنی مختلف سوسائٹیاں) بات مان جائیں اور انصاف کے قانون کی پیروی کرنے لگیں توان پر آسان اور زمین کی برکتوں کے دروازے کھول دیتے ہیں۔ لیکن جب انہوں نے جمٹلایا تو نتیجہ یہ ہوا کہ ہم نے انہیں ان کے کرموں کے بدلے پر اچھی طرح سے پکڑلیا)

## د نیامیں کر موں کا کھل

خلاصہ یہ کہ دنیا میں جزادیے کے مسئلے کی مثال ایس ہے جیسے ایک سر دار دوسرے کام میں مصر وف ہواور اپنے نو کروں کو جزادیے پر پوری توجہ نہ دے سکے (گو خمنی طور پر جس قدر موقعہ آتا گیاا نہیں سزادی جاتی رہی) جب قیامت کا دن آئے گا اور یہ دنیاوی نظام ختم ہوجائے گا تو ایسی حالت ہوجائے گی جیسے وہ دوسرے کاموں سے فارغ ہو کر جزادیے کی طرف متوجہ ہوگا۔ (اس لئے تمام کاموں کی جزاجو باقی رہ گئی تھی پوری کر دی جائے گی)۔ قرآن کی اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے:

سَنَفُّ عُ لَكُمُ أَيُّهُ الثَّقَلْنِ (الرحلن)

(اے انسان اور جنوں کی جماعتو! ہم عنقریب تمہارے لئے فارغ ہو جائیں گے) دنیامیں جو جزاملتی ہے اس کی کئی صور تیں ہیں:

ا)۔انسان کے دل میں خوش اور اطمینان یار نج اور پریشانی پیدا کر دی جاتی ہے۔ ۲)۔اس کے بدن میں کوئی تبدیلی پیدا کر دی جاتی ہے جیسے غم اور خوف سے کوئی بیاری لگ جائے۔ جیسے آنحضرت مَثَلِّ الْآئِمُ نبوت سے پہلے ننگے ہوجانے کی وجہ سے بہوش ہو کر گریڑے تھے ٥۔

س)۔اس کے مال یا اولاد میں تکلیف یا آرام پیدا کر دیاجا تاہے۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup> بیت الله (خانہ کعب) کی مر مت کے زمانے میں جب آپ ابھی نبی نہیں بنائے گئے تھے آپ بھی مر مت میں شریک تھے۔ آپ کھی ایک عظم مت میں شریک تھے۔ مر دوں کا تھے۔ مر دوں کا مختصف کی وجہ سے کندھے چھل گئے تھے۔ مر دوں کا مختصف ایک جارا تار کر کندھوں پر رکھ کئی ہوںائے میں عربیوں میں عجیب نہ سمجھاجا تا تھا۔ حضرت عباس نے آپ کو مشورہ دیا کہ چادرا تارکر کندھوں پر رکھ لیس تاکہ کندھے پھر وں سے زخی نہ ہوں۔ جو نہی آپ نے ایساکیا آپ بے ہوش ہوکر گریڑے۔



ترقی میں دوسر اکیمیادی مرکب پیدا ہوتا ہے تو پہلے مرکب کی جو صورت ہوتی ہے وہ دوسرے مرکب کے لئے مادہ بن جاتی ہے۔ باریک نظر والے عالم جب سی کیمیاوی مرکب کے ایک ایک جز کوالگ الگ کرنے پر متوجہ ہوتے ہیں تو کوشش کرتے ہیں کہ جتنے درجے صورت کے نیے میں آ مے ہیں، سب علیحدہ علیحدہ متاز ہو جائیں۔ اگریہ کیمیاوی مرکب دسویں درجے کا ہے تواس کی آخری صورت کی نو صور تیں اور ہوجانی چاہئیں، جو مادے کے طور پر کام کررہی ہیں۔ ایک تھیم کے دل کا اطمینان اس وقت ہو تاہے جب وہ ہر صورت کے خواص ٹھیک طرح الگ الگ کرلیتاہے۔اسے اس سے بحث نہیں ہوتی کہ بیہ خواص کہاں سے آئے ہیں۔وہ اس کے لئے نیچر (Nature) ياطبيعت ياسى قسم كاكوئي موثاسالفظ استعال كركے اپنی تحقيقات كويہاں ختم كرديتا ہے۔ پھر اس سے ایک زیادہ اونجے علم میں بحث ہوتی ہے کہ طبیعت کے بیہ خواص پیدا کیوں ہوئے؟ان کی کیاعلتیں ہیں؟اس کی بحث علیحدہ ہے۔ لیکن طبیعات (Physics) کی بحث کے اس درجے میں دونوں فنون کو ملانا نہیں چاہئے۔طبیعات کے پرانے عالموں کا بیماناہوا نظریہ تھا کہ یہ کا ننات چار عضروں (Elements) سے بن ہے: یانی (۱)، موا(۲)، مٹی (۳)، آگ (۴)۔ ان کے ملنے سے آگے چیزیں بنتی ہیں۔ "عضر" کی تعریف یہ کی جاتی ہے کہ اس کی آگے تحلیل <sup>•</sup> نہ ہو سکے۔ یہ نظریہ آج کل کی تحقیقات کے مطابق بظاہر بہت ہی قابل اعتراض نظر آتاہے۔ کیونکہ یہ "عضر"ایسے ہیں کہ انسان تھوڑی سی محنت سے انہیں تقسیم کر سکتاہے۔ تو اس سے معلوم ہو تاہے کہ ان لو گوں کامطلب فقط بیر تھا کہ چند عام مفرد چیزیں جو عام لو گوں کو محسوس ہوتی ہیں، ان پر بنیاد رکھی جائے۔ یہ چیزیں (آگ، یانی، مٹی اور ہوا) اگرچہ آگے چل كر عملى طور پر عضر ثابت نه جول بلكه خود مركبات جول توبدان كے مطلب كے مخالف كوئى بات نہیں ہے۔وہ اس کا انکار نہیں کرتے۔انہوں نے عام ذہنیت کو خطاب کرنے کے لئے ایک سطح فرض کرلی ہے۔اس کی ایک مثال ریاضی میں ملتی ہے۔ ریاضی کی عام بحثوں میں یہ بات فرض کرلی گئے ہے کہ ہم ایک چیز کو نقطہ کہہ سکتے ہیں۔ جس سے ایک سید هاخط تھینج سکتے ہیں۔ ایک بورا گول دائرہ بنا سکتے ہیں۔ اگر بچوں کے سمجھانے کے واسطے یہ اصول موضوعہ (Postulates)ریاضی میں ابتداءً اصول قرار نہ دیئے جائیں، توریاضی کے مسکوں کا سجھنا

€ اجزاءالگ کرنا۔



#### يندر هوال باب

# انسان کی موت کی حقیقت

# مر كبات كي دوقتميں

مر کبات (Compounds) دوقتم کے ہوتے ہیں

(Chemical Compounds) کیمیاوی مرکبات

ان میں دوچیزوں کے ملنے سے نئ خاصیتوں والی تیسری چیز پیدا ہوجاتی ہے۔ جس کی خاصیتیں مرکب کے اجزا کی خاصیتوں سے الگ ہوتی ہیں۔ جیسے کو کلے کے جلنے سے راکھ پیدا ہوجاتی ہے۔

### ۲) امتزاجی یاغیر کیمیاوی مر کبات (Mixtures)

ان میں دو چیز وں کے ملانے سے کوئی نئی خاصیتوں والی چیز پیدا نہیں ہوتی بلکہ ان چیز ول کے ملنے سے جو چیز پیدا ہوتی ہے،اس کی خاصیتیں وہی ہوتی ہیں جو اس کے اجزامیں پہلے ہی سے موجو د تھیں۔ جیسے یانی اور کھانڈ کے ملنے سے شربت بن جاتا ہے۔

## سلسله ارتقاميل مركبات كامقام

سلسلہ ارتقامیں غیر کیمیاوی مرکبات کا دورہ ابتدائی دورہ ہے اور جوں جوں ترقی ہوتی جاتی ہے، اسی طرح کیمیاوی ترکیب زیادہ پیچرہ اور مضبوط ہوتی جاتی ہے۔ شاہ صاحب اور ان مصنفین کی اصطلاح میں جوان کی طرح سوچتے ہیں جہاں کہیں کیمیاوی ترکیب ہوگی اسے دو حصوں میں تقسیم کردیں گے۔ایک توہی اجزاجن سے مرکب پیداہو تا ہے۔اسے ادہ کہتے ہیں اور اس کی ترکیب سے تیسری چیز نکل آتی ہے۔اسے صورت کہتے ہیں۔ اس کی سلسلہ وار



طرح کی ملیں گی، جن کاہم اوپر ذکر کر چکے ہیں۔ ان سب قسم کے مرکبات کے جو خواص ہیں، وہ اجزا کے خواص کے مجموعے سے پیدا ہوتے ہیں۔ ان میں کوئی اور چیز بڑھتی نہیں ہے۔(لیعنی غیر کیمیاوی مرکبات ہیں)۔ ان کانام 'مکائنات الجو"ہے۔ لیتنی اس فضا (جو) میں پیدا ہونے والی چیزیں۔

#### معدنيت

اس کے بعد کیمیاوی مرکبات میں سے پہلا درجہ معدنیت کا آتا ہے۔معدنیت غیر کیمیاوی مرکبات سے ترقی پاکر پیدا ہوتی ہے(یعنی عضریت سے ترقی ہوتی ہے تو مادہ سب سے پہلے معدنیت کی شکل اختیار کرتا ہے) اور اس میں ایک نوع کی خاصیتیں پائی جاتی ہیں اور پھر وہ خاصیتیں محفوظ رہتی ہیں(یعنی اپنے غیر کیمیاوی مرکبات سے جب اس میں ایک طاقت آجاتی ہے جو اسے لوہابنادیتی ہے تواب "لوہا ہونے "کو اس کی نوعی صورت کہا جائے گا۔ یہی معدنیت ہے اور جو اجزاہیں وہ اس کامادہ یعنی سواری رہیں گے۔ یہ ترکیبی صورت جس طرح نے خواص پیدا کرتی ہے، ویسے ہی ان خواص کو محفوظ بھی رکھتی ہے۔ چنا نچہ لوہا جہاں کہیں پایا جائے گا اس کے خواص کی بیدا کرنے اور اس میں تبدیلی نہیں ہوگی۔ تو ان خواص کو پیدا کرنے اور ان کی حفاظت کرنے والی طاقت کانام حدیدیت (لوہا پن) یامعدنیت ہوگا یہ اس کی روح کہی جاتی ہے)۔

#### بڑھنے والے اجسام

اس کے بعد ترقی کرتے ہوئے کیمیاوی مرکبات کی نئی صورت ظاہر ہوئی جے نامویت کہتے ہیں۔ یعنی بڑھنے والی طاقت۔ یہ بنائے مزاج والے جسم کے ذریعے سے کام کرتی ہے اور عناصر اور کا کنات الجو (فضا) کی قوتوں کو اپنے رنگ میں ڈھال لیتی ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ ایک خاص قسم کا کمال عملاً پیدا ہوجا تاہے جو جسمانی قوتیں اس نامویت سے پہلے ظاہر نہیں کرسکتیں۔

#### حيوانيت

اس کے بعد حیوانیت کا دور آتا ہے تو وہ ہوائی روح کو جس میں غذا ہضم کرنے اور بڑھانے کی قوتیں موجود تھیں، اپنی سواری بنالیتی ہے اور اس کے طول وعرض میں حس اور ارادے کے الْرُوُوشُرِى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلْمَ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلْمُ الْبُولِي الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِعْلِيقِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللَّهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغِيلِ الْفَالِمِ الْبَالِقِ عَلَيْهِ الْبَالِغِيلِ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِلْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

نہایت مشکل ہو جائے گا۔ آگے دوسرے فنون میں جاکریہ معلوم ہوتاہے کہ نقطہ فرض کرنا قریب قریب ناممکن ہوتاہے۔ایک سیدھانط تھنچ لینا ممکن نہیں ہے۔ایہ ہی ایک خاص دائرہ بنانے میں بہت اوٹچ پخ سامنے رہتی ہے۔ای طرح ہماری رائے یہ ہے کہ ان چار عناصر کو عضر فرض کرلینا چاہئے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ حقیقتا یہ عضر ہیں۔ اس سے یہ فائدہ ہوگا کہ طبیعات کی پر انی تحقیقات کاسلسلہ نئی تحقیقات کے سلسلے سے مل جائے گا۔

پرانے طبیعات کے عالموں نے عناصر سے اوپر معد نیات (لوہا، تانباو غیرہ) کادر جہ فرض کیا ہے۔ عناصر کے بعد بیلی کیمیاوی صورت ہے اس کے بعد نباتات ہیں (یعنی بڑھنے والے درخت وغیرہ) اس کے بعد تیسر ادور انہوں نے حیوانات کا بنایا ہے اور اس کے بعد چوتھا دور انسانیت کو بنایا ہے۔

# مادی د نیا کی تقسیم

جاننا چاہیے کہ معد نیات، نباتات، حیوانات اور انسانوں کی صور توں کے لئے سواری (Vehicle) یا مادہ مخصوص ہو تا ہے جو دوسری صورت کے لئے مادے کاکام نہیں دے سکا۔ای طرح بیبات یادر کھنے کے قابل ہے کہ اگرچہ ظاہر میں ان چار صور توں (معد نیات، نباتات، حیوانات اور انسان) میں شبہ پڑتا ہو۔ لیکن ان میں سے ہر ایک کا ایسا اول درج کا کمال ہے جو دوسروں میں نہیں پایا جاتا۔جب عناصر (آگ، پانی، مٹی اور ہوا) کے باریک باریک باریک ایر کیا جاتی اور انہیں مختلف طریقوں سے مرکب کر ناشر وع کیا جائے، جیسے کی میں ایک عضر بڑھادیا جائے اور کسی میں دوسر ابڑھادیا جائے تواس سے:

ا)۔ ایسے مرکب ثنائی پیداہوں کے جن کے دودو بربیں۔ جیسے "بھاپ" (جو پانی اور آگ سے بنتی ہے)" نغبار" (جو مٹی اور ہواسے بنتا ہے) دھوال اور تر مٹی (یعنی پانی سے بھیگی ہوئی) اور زمین ال جوتی ہوئی اور آگ کی چنگاری اور شعلہ (بید دودوا جزاکے ہیں)۔

(۲)۔ ایسے ثلاثی مرکب پیداہوں گے جن کے تین تین اجزاہیں۔ جیسے خمیر کردہ مٹی۔پانی کے اوپر کی سبزی یاکائی وغیرہ۔

(۳)۔رباعی مرکبات ہوں گے جن کے اجزا چارچیزیں ہوں گی۔ان کی مثالیں بھی اس



نفس انسانی کے دومادیے

ہاں نفس انسانی کے لئے (دومادے) ہیں۔

ا)۔ جسسے اس کاسید ھا(Direct) تعلق ہے اور جسے ہم روح ہوائی یانسمہ کہتے ہیں۔ ۲)۔ بالواسطہ (Indirect) یعنی انسانی جسم جس سے انسانی روح کا تعلق براہ راست ہیں ہے۔

#### مرنے کے بعد کی حالت

جب انسان مرتاب تویہ زمین کا مادہ (یعنی انسان کا بدن) اس سے چھن جاتا ہے اور اس
کے چھن جانے سے اس کے نفس کو کوئی نقصان نہیں پہنچتا اور نفس نطقیہ نسے یارو آہوائی
کے مادے پر اپنی سواری قائم رکھتا ہے۔ اس کی مثال الیم ہوجاتی ہے جیسے ایک ماہر
خوشنویس جے لکھنے کا شوق ہواگر اس کے ہاتھ کاٹ دیئے جائیں تو اس میں لکھنے کی مہارت
ولی ہی قائم رہتی ہے ۔

۲)۔ دوسری مثال اس مخص کی ہے جو چلنے کا شوقین ہو۔ جب اس کے پاؤں کاٹ دیئے جائیں تب بھی اس میں چلنے کی مہارت رہتی ہے۔

۳)۔ تیسری مثال اس سننے اور دیکھنے والے انسان کی ہے جسے اندھا اور بہر اکر دیا گیا ہو۔
انسان بعض کام ایسے کر تاہے اور بعض اخلاق ایسے حاصل کر تاہے جو اس کے دل کی اپنی خواہش
ہوتی ہے۔ اب اگر اسے اپنے حال پر چھوڑ دیا جائے تو وہ ضروریہ کام کرے گا اور ان کے خلاف
کبھی نہیں کرسکے گا اور بعض کام اور بعض اخلاق ایسے ہوتے ہیں جنہیں انسان اپنے ساتھیوں کی
دیکھاد کیھی کر تاہے یابا ہر کے کسی انڑ کے سب سے کر تاہے۔ جیسے بھوک اور پیاس کے انڑسے
کھانے پینے لگ جاتا ہے۔ بشر طیکہ وہ ایسی عادت نہ بن جائے جس کو چھوڑ نانا ممکن ہو۔ یہ عارضی

● بعض بادشاہوں نے اپنے خاص منشیوں سے ناراض ہو کر ان کے ہاتھ کٹواد ہے۔ پھر جب ان سے راضی ہو گئے، تو ان کو معاف کر دیا۔ ان کے متعلق اسلامی تاریخ میں ذکر آتا ہے کہ وہ قالم کو اپنے ننڈ سے باندھ لیتے تنے اور شاہی فرمان اس خوبصور تی سے لکھتے تنے۔ این مقالہ نامی خوشنویس (کاتب) سے بہی بات پیش آئی تھی۔

ہات پیش آئی تھی۔

ہے۔ کی مقالہ نامی خوشنویس (کاتب) سے بہیا۔

ہات پیش آئی تھی۔

ہے۔ کی مقالہ نامی خوشنویس (کاتب) سے بہیا۔

ہات پیش آئی تھی۔

ہے۔ کی مقالہ نامی خوشنویس (کاتب) سے بہیا۔

ہے۔ کی مقالہ نامی خوشنویس کی مقالہ نامی خوشنویس (کاتب) سے بہیا۔

ہے۔ کی مقالہ نامی خوشنویس کے خوشنویس کی مقالہ نامی خوشنویس کی مقالہ نامی خوشنویس کی خوشنویس کی مقالہ نامی خوشنویس کی خوشنویس کی خوشنویس کی مقالہ نامی خوشنویس کی خوشنویس کی کرنے کی مقالہ نامی خوشنویس کی خو

الرُوُوشِ نَ خُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

ذریعے سے کام کرتی ہے۔ وہ کہیں تو کوئی مفید چیز حاصل کرنے کی کوشش کرتی ہے اور کہیں کسی نقصان دینے والی چیز سے بھاگنے کی کوشش کرتی ہے۔(لیعنی اب اس میں حس اور ارادہ آگیا ہے۔اپنے نفع اور نقصان کی تھوڑی سمجھ بھی آگئی ہے۔)

#### انسانيت

اس کے بعد انسانیت آتی ہے۔ یہ روح ہوائی یا نیمے کو جو حیوانی بدن میں تصرف کررہی مخی، اپنی سواری بنالیتی ہے اور اپنی توجہ ان اخلاقی قوتوں کی طرف کرتی ہے، جو کسی کام کے لئے کھڑ اہونے (انبعاث) یا کسی کام سے پیچھے ہٹنے (اخناس) کی قوتوں کے مرکز ہیں۔وہ ان اخلاق کو نہایت خوبصورت بناتی ہے، ان کی سیاست کو خوب چلاتی ہے اور ان کو او پر (حظیر ۃ القدس) سے آنے والی چیزوں کی جلوہ گاہ بنادیتی ہے۔

# ایک شبے کا ازالہ

اب ان مرکب در مرکب صور تول میں اگرچ سرسری نظر سے اشتباہ (شبہ) ہو تا ہے (کہ سارے کام انسانیت کررہی ہے) لیکن باریک نظر سے دیکھاجائے تو معلوم ہو گا کہ ہر منبع کے آثار الگ طور پر اس منبع سے گئے ہوئے ہیں اور ہر ایک صورت الگ قوت سے کام لے رہی ہے۔ (چنانچہ حیوانیت کے کام سرانجام دینے کے لئے حیوانیت انسانیت کے بنچ ای طرح جسم میں موجود ہے جیسے انسانی وجود سے باہر حیوانیت پائی جاتی ہے اور نامویت کے کام سرانجام دینے کے لئے حیوانیت کے نیچ قوت نامی اپنی اصلی شان میں موجود ہوتی ہے۔ اس سرانجام دینے کے لئے حیوانیت کے نیچ قوت نامی اپنی اصلی شان میں موجود ہوتی ہے۔ اس طرح معد نیت اور پھر ہر ہر عضر کی قوت کا خیال کرلینا چاہئے۔) یہ تو ظاہر ہے کہ ہر صورت کے لئے موافق اور موزوں ہونا چی ضروری ہے۔ اس لئے کہ صورت کی مثال ایس ہے جیسے موم کا ایک موافق اور موزوں ہونا چی ضروری ہے۔ اس لئے کہ صورت کی مثال ایس ہے جیسے موم کا ایک انسان بنالیاجائے۔ تو یہ انسان کا مخصوص نفس (جے عام اصطلاح میں نفس نطقیہ کہا جاتا ہے) موت کے ہتا ہے کہ انسان کا مخصوص نفس (جے عام اصطلاح میں نفس نطقیہ کہا جاتا ہے) موت کے وقت مادے کو بالکل چھوڑ دیتا ہے، وہ غلطی کر تا ہے (یعنی صورت کا مادے کے بغیر موجود ہونا ناممکن ہے)



اس کا جو نفس ناطقہ (روح) ہے، وہ روح ہوائی یا نبے کے ذریعے سے باتی رہتا ہے اور اب اس (نفس ناطقہ) کے اندر جو طبعی چیزیں ہیں ان کے لئے فارغ ہو جاتا ہے۔ (اس کے اندر جو اصلی فاصیتیں ہوتی ہیں ان کے اغر رجو اطبعی کے مناسب فضامل جاتی ہے) اور جو کام وہ دنیاوی زندگی کی ضرور توں کو پورا کرنے کے لئے بغیر دلی خواہش کے کرتا تھا، وہ ان سب کو چھوڑ دیتا ہے۔ اب اس میں وہی چیزیں باتی رہ جاتی ہیں جنہیں وہ اپنے اندر ذاتی طور پر محفوط رکھتا تھا۔ اس وقت اس کی ملکیت ظاہر ہونا شروع ہو جاتی ہے اور اس کی بہیمیت کمز ور ہوتی رہتی ہے۔ اس کے ان تمام کاموں کے متعلق جو حظیر قالقد س میں محفوظ کر دیئے گئے تھے آہت ہے آہت حظیر قالقد س میں محفوظ کر دیئے گئے تھے آہت ہے آہت حظیر قالقد س سے یقین ٹیکنے لگتا ہے۔

اس کی مثال الی ہے کہ ایک آدمی ایک ملک میں ایک عرصہ تک زندگی ہر کر تاہے۔
اس جگہ اس کے دوست اور دشمن پیدا ہوجاتے ہیں اور ہر واقعہ کے متعلق وہ جو فیصلہ کر تاہے
اس کے مطابق عمل کر تارہتاہے۔ چو نکہ اس وقت وہ بہت مصروف ہو تاہے، اس واسطے اس
کے تمام فیصلے صحیح نہیں ہوتے۔ اب اسے اس ملک کو لیکنت چھوڑ ناپڑ تاہے اور ان لوگوں سے
اس کا قطع تعلق ہوجا تاہے۔ اب پچھلے فیصلے جو اس کے دماغ میں موجو دہوتے ہیں، وہ ان پر نظر
ثانی کر تاہے اور افسوس کر تاہے کہ کہیں تو دوست پر زیادتی کی ہے اور کہیں دشمن کو زک دے
شانی کر تاہے اور افسوس کر تاہے کہ کہیں تو دوست پر زیادتی کی ہے اور کہیں انہیں یاد کر کے درد محسوس کر تاہے۔ اس
طبیعت میں خوشی پاتا ہے اور جو غلط کام کئے شے انہیں یاد کر کے درد محسوس کر تاہے۔ اس
تھوڑ ہے سے حصہ کر ندگی کو اس کے دماغ نے جس طرح محفوظ رکھا تھا اسی طرح انسان کی ہر
نقل وحرکت کو حظیر ۃ القدس محفوظ رکھتا ہے۔

موت کے بعد انسان کو حظیر ۃ القدس کی طرف توجہ ہوتی ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ حظیرۃ القدس انسان کی طبیعت کا طبعی مرکز ہے۔ صوفیائے کرام عموماً ایک حدیث بیان کیا کرتے ہیں کہ۔"حب الوطن من الابعان" (وطن کی محبت ایمان کا جزہے) وہ اس کا مطلب یہی قرار دیتے ہیں کہ ملکیت کو حظیرۃ القدس سے محبت ہے۔وہ (ملکیت) عام لوگوں کو موت کے بعد نظر آتی ہیں کہ ملکیت کو حظیرۃ القدس سے اس زندگی میں حاصل کر لیتے ہیں۔ یہ محبت وطن کی ہے اور یہ ایمان کا جزیہ۔



کام ایسے ہوتے ہیں کہ جب وہ اسباب جن کی وجہ سے وہ یہ کام کرتا ہے نہیں رہتے تو وہ یہ کام بھی کرنے چھوڑ دیتا ہے۔ اس کی ایک مثال ہے کہ ایک انسان ہے جو کسی خاص آدمی سے دوستی رکھتا ہے یا کسی خاص پیٹے سے محبت رکھتا ہے، مثلاً شاع یا طبیب سے۔ اس حالت میں یہ شخص مجبور ہوجاتا ہے کہ لباس اور وضع میں ان لوگوں کی پیروی کرے۔ اب اگر اسے لپنی طبیعت پر چھوڑ دیا جائے اوروہ لپنی وضع بدل لے، تو اس کے دل پر کوئی اثر نہ ہوگا (یعنی اسے پچھ پروا نہ ہوگی) لیکن بعض انسان ایسے ہوتے ہیں کہ وہ ایک خاص وضع کو جی جان سے پید کرتے ہیں۔ اب اگر انہیں لپنی طبیعت پر چھوڑ دیا جائے تو بھی وہ لپنی وضع چھوڑ نے پر ماضی نہیں ہوتے۔

## انسانوں کی دوقتمیں ہیں:

#### ا) بيدار طبع انسان

بعض انسان ہیں کہ وہ طبعی طور پر بیدار ہوتے ہیں۔ ان کے سامنے بہت سی چیزوں کاذکر آجائے، وہ ان میں ایک امر کو جو سب میں سانجھا ہو، بھانپ لیتے ہیں۔ تو ان کی طبیعت در حقیقت علت (سبب) کو یادر کھتی ہے اور معلولات (نتیجوں) کو چھوڑ دیتی ہے اور ان کی طبیعت میں جو ملکہ اور مہارت محفوظ رہتی ہے اسے ہی پاس رکھتی ہے اور ان کاموں کو یاد نہیں رکھتی جن سے وہ ملکہ پیدا ہوتا ہے۔

#### ۲) غافل انسان

دوسری قسم ان انسانوں کی وہ ہے جن کی طبیعت خوابیدہ اور غافل واقع ہوئی ہے۔ وہ ہمیشہ وصدت کو ترک کرکے کثرت کی طرف اکل رہتے ہیں (یعنی ایک امر جوان میں سانجھا ہے اسے نہیں سمجھ سکتے بلکہ اکیلی چیز کا خیال کرتے ہیں) وہ خلق اور مہارت کو نہیں سمجھ سکتے۔ صرف کام کو یادر کھتے ہیں۔ اسی طرح وہ روح کو نہیں سمجھ سکتے بلکہ صور توں کو یادر کھتے ہیں۔

مرنے کے بعد جسم کی حالت

جب انسان مرجاتاہے تواس کاز مین کابدن (جسد) پھٹ کرز میں میں مل جاتاہے۔ مگر



ملکیت کے مناسب صور تیں ایسی ہوتی ہیں۔ جیسے:

ا)۔ایسے کام کرناجن سے طہارت و پاکیزگی پیداہوتی ہو (خواہ وہ بدن کی ہو یا خیالات کی یا کاموں کی)۔ کاموں کی)۔

۲)۔ ایسے کام کرنا جن سے انسان کے دل میں اللہ تعالیٰ کے لئے عاجزی آئے (ایعنی خدا کے سامنے جوسب کا پیدا کرنے والا ہے، اپنی عاجزی کا اظہار کرنا)

س)\_ان اعمال كاكرناجن سے ملائكه كى ياد تازه بوتى بو\_

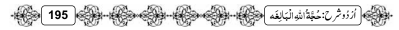
م)۔ایسے عقائد (پختہ اصول)دل میں پختہ کرنا جن سے دنیا کی زندگی کو اپنی آخری برنہ بنائے۔

۵)۔اس کی طبیعت میں ساحت ہو (لینی طبیعت الی ہو کہ برائی کو دل میں جگہ نہ دے)۔

٢)\_معاملات ميس فرمي كرفي والاجو يعنى فرم دل جو

ے)۔وہ اپنی طبیعت کو اتنی پاک بنائے کہ ملاءاعلیٰ کی دعائیں اور توجہ اس کی طرف رہیں۔ اس لئے کہ یہ پہندیدہ نظام کی تائید کر تاہے۔

(یعنی اگر مرنے کے بعد اس کی طبیعت میں یہ اچھی باتیں محفوظ ہوں گی تو اسے آرام وراحت ملے گی اور اگر اس کی ضد ہیں تو اسے تکلیف ہوگی۔ یہ کوئی نئی زندگی نہیں بلکہ پہلی (دنیاکی) زندگی ہی کانسلسلہے)



غرض ملکیت کو حظیرة القدس کی طرف جب طبعی طور پر توجه ہوتی ہے اسے آہتہ آہتہ تمام کارروائی جو وہاں محفوظ ہے نظر پڑنے گئی ہے۔اس وقت اسے درد کینچنے لگتا ہے یامسرت کا انعام ملنے لگتا ہے۔

# ملكيت اور بهميت كا تعلق

جب د نیامیں ملکیت بہیمیت کے ساتھ مل کررہتی ہے تو بعض او قات اس میں ڈوب جاتی ہے۔ جس کالاز می اثریہ ہو تاہے کہ وہ بہیمیت کی کھے چیزیں ضرور مان لیتی ہے اور اس سے کسی قدر اثر لے لیتی ہے۔ چو نکہ یہ طبعی امر ہے اس لئے اسے مضر نہیں سمجھا جاتا۔ لیکن پورے نقصان کی بات یہ ہے کہ انسان میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں۔ جو ملکیت کے نقاضوں کے بالکل ضد واقع ہوئی ہیں اور نہایت نفع دینے والی بات یہ ہے کہ اس میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں۔ جو ملکیت کے کہ اس میں ایسے اخلاق کی صور تیں پختہ ہو جائیں جو ملکیت سے انتہائی مناسبت رکھتی ہیں۔

### مخالف صورتيں

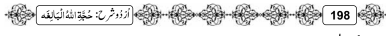
#### مخالف صورتیں مندرجہ ذیل ہیں:

ا)۔اس کا پنے مال اور اہل وعیال سے اتنا گہر اتعلق ہوجائے کہ اسے یقین نہ آتا ہو کہ ان دونوں چیز وں کے علاوہ بھی کوئی اور چیز ہے جسے حاصل کرنا اس کی انسانیت کے لئے ضروری ہے۔اس طرح ادنیٰ درجے کی عادتیں اپنی طبیعت میں پختہ کرے اور اس طرح ساحت (یعنی طبیعت میں گندی باتیں چھوڑنے کی عادت) کے خلاف باتیں اس کے اندر جمع ہو جائیں۔

۲)۔وہ گند گیوں سے کتھٹر ارہتاہو۔

۳)۔خداتعالی کونہ پہچان کر تکبر کرتا ہو۔ اپنے ایسے پرورد گار کے حضور میں مہمی نیاز مندی کے ساتھ نہ آتا ہو۔ یہ عاد تیں خلق احسان کے خلاف ہیں۔

۳)۔ حظیرة القدس نے جوحت کی مدد کرنے، اس کے کام کی شان کوبڑھانے، نبیوں کے آنے اور انسانی سوسائٹی میں اچھانظام (سب انسانوں کو فائدہ پہنچانے والا) قائم کرنے کی طرف جو توجہ کرر کھی ہے وہ ان باتوں کے خلاف کھڑے ہوجاتے ہیں۔ اس وجہ سے حظیرة القدس کی جانب سے ان پر بغض اور لعنت برسنے لگ جاتی ہے۔



ا)\_الله برايمان\_

۲)۔مرنے کے بعد کی زندگی پر ایمان۔

انسانی نوع کے تین طقے

ان دونوں عقید وں کو سمجھنے میں انسانی نوع مختلف طبقوں میں بٹ جاتی ہے:

ا)۔عام طبقہ

لوگوں کاعام طبقہ ایسا سمجھاجاتا ہے جن کے علم حاصل کرنے کازیادہ مدار ظاہری حواس پر ہوتا ہے۔ وہ اندرونی حواس سے تو کام لیتے ہیں گر انہیں محسوس نہیں ہوتا کہ وہ ظاہری حس کے سوائے کسی اور قوت سے بھی کام لے رہے ہیں۔

#### ۲)۔ 📆 کاطبقہ

دوسر اطبقه معنوی حواس والے لوگوں کا ہے۔ یہ اپناعلم زیادہ ترانہی حواس سے لیتے ہیں۔

انسان کی سوچنے والی قوتوں کے تین درج ہیں:

ا)۔انسان مادی چیزوں کا تصور کرتاہے تو چیزکی تصویر مع مادی خواص کے سامنے آتی ہے۔ مثلاً ہم نے ایک انسان کو ظاہری آ تکھوں سے دیکھا یہ حواس ظاہری کاکام تھا۔ اس کے بعد ہم نے آ تکھیں بند کر کے اس انسان کا تصور کیا۔ تو یہ زیادہ ترقوت متخیلہ (Imagination) کاکام ہے۔

۲)۔ قوت متخید سے اوپر سوچنے کی ایک قوت ہے جس میں مادی حالت نہیں آتی۔ اس
کے ذریعے سے ہم مادی چیزوں کی خاص شکل مقرر کئے بغیر سوچ سکتے ہیں۔ اسے قوت واہمہ
کہتے ہیں۔ یہ بہت سی صور توں کو ملا کر ان کے در میان ایک سامجھی بات نکال سکتی ہے۔ مثلاً
جس انسان کا تصور ہم نے لہنی قوت متخید کے ذریعے سے بنایا تھا اس کی تعلیمی حالت پر خور
کرتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ اس نے پچھلے دس سال میں کیا کیا کام کئے ہیں۔ اس وقت ہماری
قوت واہمہ کام کرتی ہے۔



سولهوال باب

برزخ

# انسانی زندگی کی تقسیم

جب اس دنیا میں انسان مرجاتا ہے تواس کا تعلق اس دنیا ہے کئے جاتا ہے۔ اس کے بعد اس کی اگلی ترقی با قاعدہ سمجھنے کے لئے اس جسمانی مثال کو سامنے رکھنا چاہئے جو انسانی نطفے کے رحم میں قرار پانے کے وقت سے موت تک طاری ہوتی رہتی ہے۔ اسے آسانی سے دو حصوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

۱)\_انسان کی انفرادی زندگی:

(الف) پہلاحصہ مال کے پیٹ میں (ب) دوسر ابھین کازمانہ۔

٢)۔انسان كى اجماعى زندگى يعنى اليى زندگى جب انسان خودكام كرنے كے قابل موجاتا ہے۔

اس کے بعد اجماعی زندگی کے مختلف درج ہیں:

ا)۔وہ اپنے گھر کاسر دار بنتاہے۔

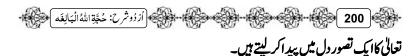
٢)\_اس كے بعد محلے يا گاؤں كاسر دار بنتاہے۔

٣) \_ پھر شہر کے انظام چلانے میں ایک رکن بنتا ہے۔

م)۔وہ ملک کی انظام کرنے والی مشین کا ایک پرزہ بٹتا ہے۔

۵)۔وہ دنیاکے عالمگیر نظام کی مشین چلانے کا ایک پرزہ بتاہے۔

ای طرح موت کے بعد انسان کی انفرادی زندگی "قبرسے" تعبیر کی جاتی ہے اور اجتماعی زندگی حشرسے شروع ہوتی ہے۔ موت کے بعد کی زندگی کے لئے وہ ایمانی عقیدے زیادہ کام آتے ہیں اور ان کی حقیقت مرنے کے بعد ہی اچھی طرح کھلتی ہے۔



ہم مادیات (مادی دنیا کی چیزوں) میں بعض ایسی باتیں دیکھتے ہیں کہ ان کے نتیجے بہت دور جا کر نگلتے ہیں۔ ہمیں کوئی الی کڑی نہیں ملتی جو باتوں کو ان نتیجوں سے ملا دے۔انسانی عقل الی چیز کے بغیر جوان دونوں کو ملا دے اطمینان سے نہیں مان سکتی کہ یہ متیجہ اس اثر سے پیدا ہوا ہے۔ اب انسانی عقل مجبور ہے کہ وہ چند غیر مادی طاقتیں فرض کرکے ان کڑیوں کوملائے اور یہ چیزیں پہلے ایک فرضیے (Hypothesis) کے طور پر مانی جاتی ہیں۔ پھر تجربے اور مشاہدے کے بعد وہی حقائق (Facts) میں داخل ہوجاتی ہیں۔اس کی مثال طبیعیات میں روشیٰ اور بچلی دغیرہ کی کرنوں کی ہے۔ان کرنوں اور اس قشم کی دوسری شعاعوں کے ایک جگہ سے دوسری جگہ چنچنے کے مسئلے کاحل اس وقت تک کسی کی سمجھ ہی میں نہ آیا،جب تک ان کے لئے "اثیر "(Ether) تامی ایک واسطه (Medium) فرض نه کرلیا گیا۔ جواب ایک حقیقت (Fact) کے طور پر مان لیا گیاہے۔ ان حقیقوں کو سمجھنا انسانی عقل کی انتہائی ترقی ہے۔جب کوئی او نیجے درجے کی عقل کاانسان خدا کو مانتاہے۔ تواسے ان تمام غیر مادی طاقتوں میں بوراموکر ا (الركرنے والا) مانتاہے اور تمام مادى طاقتوں كوان غير مادى طاقتوں سے ملاديتاہے۔اسى طرح اس کی عقل میں جو حرکت وسکون ہو تا ہے۔ وہ اسے بھی چند واسطوں ( Media )سے اللہ تعالی کی طرف پہنچادیتاہے۔اس وقت اس کا اللہ تعالی پر ایمان ایساہوجاتاہے کہ اللہ تعالی تمام چیزوں کا تنہامالک ہے اور ان میں تنہامنصرف ہے۔

جب خدا کو اس طرح مانے والی جماعت پیدا ہوجاتی ہے اور وہ لینی مادی ضرور تول سے مجبور ہو کر ایک دوسرے سے مدد لینے دینے کی عادی بن جاتی ہے، تو وہ ایک تمدن پیدا کر لیتی ہے۔ اس اجتماع کے مرکز میں انسانیت کا اونچا طبقہ ہمیشہ آجا تا ہے اور دوسرے طبقے درجہ وار اس کے گرد گھیر اڈال دیتے ہیں۔ مرکزی قوت ہمیشہ یہی کوشش کرتی ہے کہ وہ سب سے نچلے طبقے کے لوگوں کو اتناعلم دے کہ وہ اپنی پہلی منزل سے ترقی کرکے، جس کا مدار انسانی قوت متخیلہ پرتھا، دوسرے درجہ پر پہنچ جائیں اور لپنی قوت واہمہ سے کام لینا سیکھیں۔ پھر دوسرے درجہ پر بینچ جائیں اور لپنی قوت واہمہ سے کام لینا سیکھیں۔ پھر دوسرے درجہ والوں کو اتناعلم دیا جاتا ہے کہ پہلے درج کے انسان جو لپنی عقلی قوت کا صبح استعال جانے ہیں، جنتی جگہ خالی کرتے جائیں، اسے یہ ترقی کرنے والے انسان پر کرتے ہیں۔ اور نئی جانے ہیں، جنتی جگہ خالی کرتے جائیں، اسے یہ ترقی کرنے والے انسان پر کرتے ہیں۔ اور نئی



انسانوں کے دوسرے طبقے کے علوم زیادہ تر قوت متخیلہ اور قوت واہمہ سے پیدا ہوتے ہیں۔

#### ۳)\_اونجاطقه

قوت واہمہ ایک فرد کے حالات پر بغیر مادی خاصیتوں کے غور کر سکتی ہے۔ لیکن وہ جماعت کے کام پر غور نہیں کر سکتی۔ جو قوت سے کام سر انجام دیتی ہے اس کانام «عقل" ہے۔
عقل قوت کی تخیل اور وہم کے ساتھ وہی نسبت ہے جو تخیل اور وہم کی حواس ظاہری کے ساتھ ہے۔ عقل قوت ہی حوانسان در جہ بدر جہ ساتھ ہے۔ عقل قوت ہاں تک پہنچ جاتے ہیں ان کے معلومات کا زیادہ ذخیرہ عقل قوت ہی کے ذریعہ سے حاصل ہو تا ہے۔ یہ انسانیت کاسب سے اونچا طبقہ ہے۔

ان طبقول میں خداکا تصور

اللہ پر ایمان اور مرنے کے بعد کی زندگی پر ایمان میں بیہ تینوں طبقے شریک ہوتے ہیں۔ لیکن ہر ایک طبقہ اپنی ذہنیت کے مطابق اس کامفہوم مقرر کرلیتا ہے۔

نچلے طبقے کے لئے خداکاماننااس وقت تک ان کے ذہن میں نہیں بیٹے سکتاجب تک وہ اس کے ساتھ خداکی قدرت کا کوئی نمونہ اپنی آ تھوں سے نہ دیکے لیں اور جب اس طرح کوئی چیز ان کے ساتھ خداکی قدرت کا کوئی نمونہ اپنی آ تھوں سے اس چیز کو دیکے لیں اور ان کی معنوی قو تیں یقین کے سامنے آجائے یعنی وہ اپنی آ تھوں سے اس چیز کو دیکے لیں اور ان کی معنوی قو تیں لیقین کرلیں کہ یہ کام دو سرا نہیں کر سکتا، اس وقت ان کا ایمان اللہ پر ٹھیک ہوتا ہے۔ اس طبقے کے لوگ اس بات کے ذمہ دار نہیں ہیں کہ وہ ظاہری حسوں سے بے نیاز ہو کر خداکا تصور دل میں پیدا کریں۔

دوسر اطبقہ جب خداکومانتا ہے تو دہ پہلے طبقے کی چیزیں پہلے حاصل کرلیتا ہے۔ گراس کے ساتھ دہ مادی چیزوں میں علت د معلول کے سلسلے کو مقرر کر کے انہیں ایک اعلیٰ جستی پر ختم کرنا ضروری سجھتا ہے۔ اس طرح دہ اپنے اللہ کا ایک د ھندلاسا خیال اپنے دل میں پیدا کرلیتا ہے۔

اونچ طبقے کے لوگ اس درج کو طے کرنے کے بعد قدرت البی سے جو غیر مادی چیزیں پیدا ہوئیں اور جنہیں مانے بناعقل مادی نظام کو حل نہیں کر سکتی، ان کے معلوم کرنے سے خدا

على المُؤوثر ح: حُجَةِ اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَة

اچھے کام کئے وہ ایسے ہیں گویا انسانیت عام طور پر جو کچھ چاہتی ہے، وہ پورا کیا۔ انہیں مرنے کے بعد ایک ایسے لیم خواب سے واسطہ پڑے گا جس میں وہ اپنے اچھے کاموں کی جزانہایت فرحت اور خوشی سے دیکھیں گے۔ مگر انہیں یہ احساس نہیں ہوگا کہ یہ خواب ہے۔ اس لئے وہ کوئی تکلیف محسوس نہیں کریں گے۔ ان کی آگھ اس خواب سے حشر میں کھلے گی جس کی تفصیل اگلے باب میں آئے گی۔

نے کے درجے کی جماعت کے آدمی مرنے کے بعد کی زندگی کامطلب یہ سمجھ سکتے ہیں کہ انسان کا اس بدن کے بجائے ایک روحانی وجو دہوگا جس میں مادے ہی کے خواص پائے جائیں گے اور انہیں دنیا کی زندگی سے زیادہ اچھی زندگی ہر کرنے کا موقع ملے گا۔ چونکہ وہ ایک در میانے درج کے لوگ ہیں اس واسطے انہیں یہ بقین دلایا جاسکتا ہے کہ او نچے درجے کی زندگی کا دور اس کے بعد شر وع ہوگا اور یہ منزل اس زندگی کے لئے ایک مقد مہے یعنی اس کی ایک فتم کی تیاری ہے۔ جس طرح وہ و نیاوی زندگی میں ایک مقصد حاصل کرنے کے لئے کام کرتے سے اسی طرح وہ اس قبر کی زندگی میں ابھی اپنے شر وع کئے ہوئےکا موں کے پورا کرنے میں متوجہ رہیں گے۔ انہیں معلوم ہوگا کہ ان کے پیچھے ان کاکام ایک جماعت نے اپنے ہاتھ میں لیا متوی طاوح کر گزریں گے۔ میں متوجہ رہیں گے۔ اس جماعت کی ہمت افزائی کے لئے ان سے جو کچھ بن پڑے گا وہ کر گزریں گے۔ (یعنی اس کیا سال اپنی معنوی طاقت سے اپنے شاگر دوں پر اثر ڈال سکتا ہے۔ اس طرح یہ لوگ بھی اپنے کامل اپنی معنوی طاقت سے اپنے شاگر دوں پر اثر ڈال سکتا ہے۔ اس طرح یہ لوگ بھی اپنے بیروں پر کوراں بے بیروں پر کور اس سے بیروں بر کی گوریں گے کہ ان کے پیچھے چلنے والے کامیاب ہوں۔ موت کے بعد وہ جس عمل میں معمور وف رہتے ہیں اس کا یہ ایک بہت ہی مختفر سافا کہ ہے۔

جو جماعت ان سے بھی اونے درج کی ہے وہ جس طرح دنیا میں اجماعیت کا مرکز کئی، اس طرح انہیں یہاں (عالم برزخ) میں بھی ان تمام انسانوں کی ایک طرح کی مرکزیت حاصل رہے گی، جو برزخ میں زندگی بسر کررہے ہوں گے۔ یہ مرکزیت اجماعی نہیں ہے بلکہ انفرادی ہے۔ جیسے فوج کے بہت سے افسر جب آخری جماعت میں تعلیم پارہے ہوں تو اپنے دل میں اس شم کا تصور بناتے ہیں کہ وہ کسی دوست کی مدد کے بغیر تمام فوجی نظام خود سر انجام دے دینگے۔ یعنی وہ خود ہی مرکز بن جائیں گے۔ جب ان افسروں کو فوجی نظام خود سر انجام دے دینگے۔ یعنی وہ خود ہی مرکز بن جائیں گے۔ جب ان افسروں کو

المُورِ مُن مُعَدِّدُ الْمُهَالِقِهِ الْمُهَالِقِهِ الْمُهَالِقِهِ الْمُهَالِقِهِ الْمُهَالِقِهِ الْمُهَالِقِهِ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعَلِمُ المُعَلِمُ المُعالِمُ المُعِلِمُ المُعِمِ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِمِي المُعِلِمُ المُعِلْمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِلِمُ المُعِ

نسل جوپید اہوتی ہے، وہ بمیشہ اس سے پہلے طبقے کی جگہ لیتی رہے اور اس طرح اس اجتماع میں ارتقائی سلسلہ قائم رہے۔ کسی جماعت کا معنوی وجود اسی وقت تک قائم رہ سکتا ہے جب تک ان میں ترقی کا میہ سلسلہ قائم رہے۔ اس جماعت کی اس معنوی روح کو قائم رکھنے کا نام فرہب میں ترقی کا میہ سلسلہ قائم رہے۔ اس جماعت کی اس معنوی روح کو قائم رکھنے کا نام فرہب (Religion) ہے۔ فرہب پر ایمان ہر درجے میں اسکی اپنی سوچنے کی استعداد کے مطابق ہو۔

ان طبقوں میں مرنے کے بعد کی زندگی کا تصور

اس طرح مرنے کے بعد کی زندگی کی بھی انسانوں کے مختلف طبقے اپنی اپنی ذہنیت کے مطابق ایک تفسیر مقرر کر لیتے ہیں۔

سب سے پہلا طبقہ جو ظاہری حسیات (حواس کے ذریعے سے معلوم ہونے والی باتوں) کا عادی ہے اسے جب یہ یقین دلا یا جائے کہ مرنے کے بعد اس کی زندگی قائم رہے گی اور موت کے وقت جو نیج وہ یہاں سے لے چلاہے وہ آگے چل کر اسی طرح پھلے گا اور پھولے گاجس طر ت بچہ مال کے پیٹ سے تو تیں لے کر نکاتا ہے جو بچین اور جو انی میں پھلتی اور پھو لتی ہیں، تووہ مرنے کے بعد کی زندگی کا ایک د هندلا ساتصور اینے دل میں پیدا کرلیتا ہے۔اس درجے کے انسان کویہ سمجھانامشکل ہے کہ بیبدن گل سر جائے گااور ایک معنوی بدن دیاجائے گا،جوروح موائی کا نتیجہ ہو گا۔وہانسانیت کامصداق فقط اس جسمانی بدن (حسی دنیاوی بدن) کو سمجھتا ہے اور اس میں اس سے زیادہ سمجھنے کی طاقت ہی نہیں۔اسے اس یقین کے قائم کرنے کے لئے مختصر طور پریہ سمجھادیاجائے گاکہ موت کے بعداسے بدن ملے گااوراس کی ہر ایک خواہش بوری کی جائے گی۔ وہ ہمیشہ اس تصور میں رہتاہے کہ وہ کھائے گااور یے گا،اس کے بیوی نیچ ہوں گے وغیرہ وغیرہ۔اس طرح وہ اپنی اگلی زندگی کا تصور کر تاہے۔ یہ بات اگرچہ تھوڑے سے فرق کے بعد صحیح نکلے گی۔ مگر اسے ایک لمبے زمانے تک اس فرق کا احساس نہیں ہوتا۔ اس لئے جو کچھ اس نے یہاں سمجھاہے، آگے جاکر اسے اس کور دکر نانہیں پڑے گا۔ بلکہ وہ اسے ٹھیک یا تا چلاجائے گا۔اس کی مثال الی ہے جیسے ایک مخف خواب دیکھے اور اس میں اپنی تمام خواہشات کو پورا ہوتے دیکھے۔مثلاً وہ دیکھا ہے کہ گھر ہے،بال بیج ہیں،باغ ہے اور ہر قتم کے آرام وآساکش کے سامان مہیا ہیں اور وہ ان تمام چیزوں کو خواب میں دیکھتاہے۔اب اگر اس کی آنکھ نہ کھلے تووہ کبھی نہیں سمجھ سکتا کہ وہ خواب دیکھ رہاہے۔اسی طرح ادنی طبقے کے انسانوں نے جو



#### ا) اہل بیداری

ان پرجو نعتیں اور عذاب آتے ہیں وہ ملکیت کی مناسب ہمیتوں یا مخالف ہمیتوں کانام ہے۔

(یعنی ان کے اندر ملکیت کی ترقی سے جو پھے کیفیتیں پیدا ہو چکی ہیں انہی سے انہیں لذت آتی ہے اور اگر وہ کیفیتیں پیدا نہیں ہو کی تو انہیں نکلیف ہوتی ہے۔ انہیں سمجھانے کے لئے ان کی حالت کسی دوسری شکل میں بدلنے کی ضرورت نہیں ہے) قرآن مجید کی اس آیت میں ای طرف اشارہ ہے: " اُن تَقُولُ نَفْش یُختہ کُٹی علی مَا فَرَا حُتُ وَ بَعْنِ اللهِ وَ اِن کُنْتُ لَینَ اللهِ مَا مُرا مَنْ اللهِ وَ اِن کُنْتُ لَینَ اللهِ وَ اِن کُنْتُ لَینَ اللهِ وَ اِن کُنْتُ کَبِنَ اللهِ وَ اِن کُنْتُ کَبِنَ اللهِ وَ اِن کُنْتُ کَبِنَ کَم کے الله بِنِی اور ان میں اسی طرح پر مخول کرنے والے لوگوں میں سے تھا) (یعنی اس نے جو ساتھ کو تابی کی اور ان میں اسی طرح پر مخول کرنے والے لوگوں میں سے تھا) (یعنی اس نے بہت سی کہ و تابی برتی ہے۔ یہاں تک کہ اس کے کام کو ایک طرح سے تمسخر کہنا جائز ہے۔ یہ آخری کو تابی بیداری کی علامت ہے کہ وہ لین غلطیوں کوشیک طرح پر محسوس کر بہا جائز ہے۔ یہ آخری بیداری کی علامت ہے کہ وہ لین غلطیوں کوشیک طرح پر محسوس کر بہا جائز ہے۔ یہ آخری کے ایک گرہ وہ کورہ کی شعاعیں پڑیں تو وہ تمام حوض کے ایک ٹورکا قطعہ بن گیا۔ ان اللہ والوں کی روحوں میں جو ٹور چیک رہا تھاوہ تیں قسموں کا نظر آیا: بیک ٹورکا قطعہ بن گیا۔ ان اللہ والوں کی روحوں میں جو ٹورو چیک رہا تھاوہ تیں قسموں کا نظر آیا:

#### (الف) الجھے کاموں کانور

انہوں نے اچھے کام کئے اور ان پر پکی طرح قائم رہے جس نے ایک نور پید اکر دیا۔ یہ عموماً سلیم الفطرت طبیعت سے اس سلیم الفطرت طبیعتوں میں ہوتا ہے۔ جنہیں ایک اچھا کام بتادیا جائے تو وہ اپنی طبیعت سے اس کی خوبی پریقین کرلیتے ہیں اور پھر اس میں کوتاہی کرنے پر راضی نہیں ہوتے۔

#### (ب) یادد اشت کانور

یہ لفظ صوفیاء کے نقش بندی طریقہ کی اصطلاح ہے۔ اس کی مختصر سی تفصیل یہ ہے کہ انسان اپنی قلبی توجہ کو ہمیشہ اللہ تعالیٰ کی طرف لگائے رکھتاہے اور اس میں سوتے جاگتے کوئی فرق نہیں ہوتا۔ یہاں تک کہ بی عادت ایس کی ہوجاتی ہے کہ وہ جب دوسرے کاموں میں لگ جاتا ہے تو اس غفلت میں بھی وہ اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ رہتا ہے۔ اس حالت کا نام ان کی

المرافع المراف

میدان میں کام کرناپڑے گاتوان میں انفرادیت نہیں رہے گی۔وہ اپنے ساتھ ایک جماعت کو مرکز میں لے آئیں گے۔ یہ نہیں ہو گا کہ اکیلے بیٹھ کر ایک قوت کو چلائیں۔ مگر یہ اعلیٰ کام ا نہی ہے بن پڑے گا جنہوں نے کالج کی تعلیم کے زمانے میں تنہااینے لئے یہ پروگرام تجویز كر لئے تھے۔ آگے چل كريد بات واضح موجائے گى كه انسانيت كا او نواطقه اپنے انتہائى مقام یر پہنچ کر اللہ تعالی کی قدرت اور اللہ تعالی کے علم کو دوسروں تک پہنچانے کا ایک واسطہ بن جاتا ہے۔ بیر مرکزیت ہے جو انسان کو حاصل ہوسکتی ہے۔ تو اس اعلی جماعت کو موت کے بعداس مر کزیت کا ایک و هندلا سائلس نصیب ہو گا وہ سمجھیں گے کہ اس برزخ میں جتنی قدرت اللی کام کر رہی ہے اس میں ہم ایک واسطہ بیں اور وہ اپنا کمال بيد سمجھيں كے كم الله تعالی کے سواان کاکسی سے تعلق نہیں ہے۔ جب وہ اس زندگی (بزرخ) کو ختم کریں گے اور محشر کی زندگی شروع ہوگی،اس کی مثال ایسی بن جائے گی جیسے انہوں نے کالج کو چھوڑ کر عمل کے میدان میں قدم رکھا۔ ان کے لئے کوئی چیز غیر متوقع نہیں ہوگی۔ جتنا عرصہ قبر میں رہیں گے وہ یقین رکھتے ہوں گے کہ ہم اپنا کورس پورا کررہے ہیں۔ تو ان کا پیہ کورس حشر کے دن پوراہو گا۔ انہیں یقین ہے کہ جب حشر کادن آجائے گاوہ اس عالم سے نکل کر میدان میں آجائیں گے۔ ان تبدیلیوں کا ان کی فیصلہ کن طاقت پر کوئی اثر نہیں پڑے گا(یعنی وہ یہ نہیں مستجھیں گے کہ پہلے دنیاوی زندگی میں پچھ اور ہور ہاتھا اور پھر عالم برزخ میں پچھ اور ہور ہاتھا اور اب عالم محشر میں کچھ اور ہور ہاہے۔ بلکہ وہ یہ سمجھیں گے کہ جو کچھ ہور ہاہے یہ ایک سلسلہ ہے جوترتیب وارچلا جارہاہے)ان کی مثال ایس ہے جیسے کسی آدمی کو مکمل پروگرام دے دیا گیاہو اور وہ اس پروگرام کے حصے ایک دوسرے کے بعد با قاعدہ طور پر پورے کر رہاہو۔

یہ اعلیٰ طبقہ اپنے اندرایک تقسیم رکھتاہے۔ان میں سے ایک توانتہائی چوٹی پرہے اور دوسرا اس کے ساتھ اس کے ینچے۔یہ نچلے تھوڑی سی مدت کے بعد ان پہلوں سے مل جائیں گے اور ان کی جگہ یہ متوسط درجے کے لوگ آکر خانہ پری کر دیں گے۔ یعنی عالم قبر کاجو نظام ہے وہ بھی نوع انسانی کی با قاعدہ ترتی کی ایک در میانی کڑی ہے۔

برزخ میں انسان کی قتم کے ہوں گے۔ان کا تارکرنا قریب قریب ناممکن ہے۔لیکن ان کی بڑی قسمیں چار ہیں:

یقین ہو تاہے کہ یہ یقین انہی خیالات کی صور تیں ہیں اور کوئی نئی چیز نہیں ہیں۔ طبیب کھتے ہیں کہ جب خلط صفر اء کا طبیعت پر غلبہ ہو تو اسے ایسے خواب آتے ہیں جیسے گرمی کے دن خشک جنگل میں جارہا ہو اور گرم لوچل رہی ہو۔ اچانک ہر طرف سے اسے آگ نظر آنے لگتی ہے۔ اب وہ بھا گتا ہے۔ لیکن کہیں پناہ کی جگہ نہیں پاتا۔ پھر اسے آگ لیپٹ لیتی ہے اور وہ اس سے بڑی تکلیف محسوس کر تاہے۔ (یہال تک کہ اس کی آنکھ کھل جاتی ہے)

ای طرح ایک ایسا آدمی جس کے مزاج میں بلغم کا غلبہ ہے۔ خواب میں دیکھتاہے کہ نہایت ٹھنڈی چل رہی ہے۔ اس کی کشتی نہایت ٹھنڈی چل رہی ہے۔ اس کی کشتی کو موجوں نے اونے کرناشر وع کر دیا ہے۔ وہ بچنے کی کوشش کر تاہے لیکن پچھ کر نہیں سکتا۔ پھر وہ دیکھتا ہے کہ وہ پانی میں غرق ہوگیاہے اور اس وجہ سے اسے بہت سخت تکلیف ہوتی ہے (اس کے بعد اس کی آنکھ کھل جاتی ہے)

اگر آدمیوں کا حال اچھی طرح جانچا جائے تو کوئی آدمی ایسانہیں ملے گا جے کسی نہ کسی وقت اپنے نفس میں ایسی با تیں محسوس ہوئی ہوں کہ جو خیالات اس کے دل میں پختہ طور پر صورت پکڑ چکتے ہیں وہی خواب میں ایک نعمت یا ایک تکلیف کی شکل میں ظاہر ہو جاتے ہیں (اور اس میں ایک خاص بات یہ ہوتی ہے کہ وہ صور تیں ان ارادوں کے بھی مناسب ہوتی ہیں اور اس دیکھنے والے انسان کی طبیعت ہے بھی مناسبت رکھتی ہیں) برزخ میں ان لوگوں کی حالت ایک طرح کے خواب کی مانئہ ہے۔ مگر یہ خواب ایسا ہے جس سے قیامت سے پہلے (بیداری) نہیں ہوگی اور خواب دیکھنے والا انسان خواب میں یہ نہیں جانا کہ وہ جو بچھ دیکھ رہا ہے یہ فظ خیالات ہیں اور خواب دیکھنے والا انسان خواب میں یہ نہیں جانا کہ وہ جو بچھ دیکھ رہا ہے یہ فظ خیالات ہیں اور اس کے بعد (حشر کے دن) بیدار نہ ہو تو اسے یہ بھی معلوم ہی نہ ہوگا کہ وہ خواب کی حالت بی میں قار اس لئے اس عالم کو ایک خارجی دنیا مانیا یا کہنا زیادہ صبح ہے، یہ نسبت اس کے کہ است میں قواب کی دنیا کہا جائے (یعنی عالم برزخ کانام عالم رویا کی نسبت عالم غار تی ہونازیادہ مناسب ہے) جس شخص میں پھاڑنے والے جانوروں (در ندوں) کی خصلتیں زیادہ پید اہو چکی ہیں (عالم برزخ میں اس کے کہ اس میں) دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے نوچ رہا ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیا ہو گا کہ سانپ اور بھو اسے ڈس دے ہوں۔ اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیکھے گا کہ اس پر ایک در ندہ مسلط ہے، جو اسے ذرج ہر ہے اور جس کی طبیعت میں بخل میں دیا ہو گا کہ سانپ اور بھو واسے ڈس دے اور جس کی طبیعت میں بخل

web: www.hikmateguran.org



اصطلاح میں "یادداشت کانور" ہے۔ یعنی ان لوگوں میں الی عادت بن جاتی ہے کہ وہ کام کوئی دو سر اکررہے ہوتے ہیں مگر ان کی توجہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہیں رہتی ہے۔ اس کی مثال الی ہے جیسے ایک عورت ہے جس نے دو گھڑے پانی بھر کر اپنے سر پرر کھ لئے، راستے میں اسے دو سری عورت مل گئی اور وہ اس سے باتیں کرنے کے لئے کھڑی ہوگئی۔ اس حال میں بھی اس عورت کے دماغ میں ان گھڑوں کو سنجالنے کی طرف خصوصی توجہ قائم رہتی ہے۔

#### (ج) رحمت کانور

یعنی بعض انسان فطری طور پراس قابل ہوتے ہیں کہ ان سے اس طرح رحمت کابر تاؤکیا جاتا ہے جیسے ماں باپ چھوٹے بچوں سے کرتے ہیں۔ ان میں کوئی براخیال یابری توجہ کامادہ ہی نہیں ہوتا۔

#### (۲)خوابیده جماعت

دوسری قتم پہلی جماعت کے ساتھ ملتی جلتی جماعت ہے جے ہم طبعی خوابیدہ جماعت سے تعییر کرتے ہیں۔ ان لوگوں میں جاگرتی (بیداری) بالکل نہیں۔ یہ اپنے ملکی کمالات کو براہ راست محسوس نہیں کرسکتے۔ ان پرایک ایس حالت طاری ہوتی ہے جے خواب سے تعییر کرنا زیادہ مناسب ہے۔ فرض کیجے ایک شخص کو بیداری میں بھوک ستاری ہے اور وہ کھارہا ہے یا وہ روٹی کی زیادہ مناسب ہے۔ فرض کیجے ایک شخص اسے روٹی کھلارہا ہے اور وہ کھارہا ہے یا وہ روٹی کی حالت طاش میں کہیں پھر رہا ہے۔ یہ در حقیقت بھوک کا وہی جذبہ تھاجو بیداری میں اسے ستارہا تھا۔ وہی خواب میں اسے پیش آیا۔ یہ کوئی نئی چیز نہیں ہے۔ چنا نچے یہ لوگ بھی اس در جے میں ہیں کہ بیداری میں اپنی بھوک کو محسوس نہیں کرتے۔ اس لئے ان کی توجہ کی دوسری جانب ہوتی کہ بیداری میں اپنی بھوک کو محسوس نہیں کرتے۔ اس لئے ان کی توجہ کی دوسری جانب ہوتی ہے۔ مگر جب سوجاتے ہیں تو انہیں اس طرح کے خواب کی شکل میں بھوک محسوس ہونے لگتی ہیں۔ ہے۔ انہیں طبعی طور پر خواب والے آدمی کہاجا تا ہے۔ یہ لوگ ہیں جنہیں خواب آتے ہیں۔ ہواب کی شخص سے جواب کی شخص سے جواب کی شخص ہول کے خواب کی شخص ہول کے خواب کی شخص ہول کی میں جو علم محفوظ ہوتے ہیں۔ ہمیں بیداری کی ہوشیاری ان کی طرف توجہ کرنے سے روک رکھتی ہے اور اس طرح ہم بھول جواتے ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے جاتے ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے صوجاتے ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے سے حواب تو ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے سے سوجاتے ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے سے سوجاتے ہیں تو ان کی صور تیں ہمیں نظر آتے گئی ہیں اور جس وقت انسان غور کر تا ہے اسے سے سے سوجو تھے۔ لیکن ہم جب

- الرورشر ت: حُبَيِّة اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهُ پند نہیں آتی۔اگر انہیں تھم دیاجائے کہ وہ مردوں کالباس اختیار کریں اور عور توں کی عاد توں سے بچیں، تووہ اس تھم کی تھیل کرتے رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ وہ جوان ہوجاتے ہیں۔ اس وقت وہ اپنی پوشیدہ طبیعت کے اثرات سے متاثر ہونے لگتے ہیں۔ اب وہ یک لخت عور تول کی وضع اختیار کر لیتے ہیں اور انہی کی سی عاد توں کے خوگر ہوجاتے ہیں اور مرض صدومت (Sodomy) میں مجھنس جاتے ہیں اور جو عور تول کے کام ہیں وہی کرتے ہیں۔ ان کے لیج میں ہی گفتگو کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ اپنانام بھی عور توں کا سار کھتے ہیں (وہ اگرچہ بچین میں ایک زمانہ تک مر دانہ صورت میں رہ چکے ہیں گر) اب وہ مر دول کی جنس سے بالکل کٹ جاتے ہیں۔اسی طرح انسان دنیاوی زندگی میں کھانے پینے اور شہوت جنسی اور دوسرے طبعی تقاضوں میں یابرادری کی رسموں میں مصروف رہتا ہے۔ (اسے اس کا بچپین سجھنا چاہئے) لیکن وہ نیلے درج کے فرشتوں کی حالت کے قریب ہوا کر تاہے۔ان کی مشش اس میں زور کی ہوتی ہے۔ اس لئے جب وہ مرجاتاہے تو جیمیت کے تمام تعلق کٹ جاتے ہیں اور یہ اپنے اصلی مزاج کی طرف لوٹ آتا ہے (جیسے وہ مخنث جو جوانی میں عورت بن جاتا ہے)اس کے بعد وہ شخص فرشتوں سے جاماتا ہے اور انہی میں سے ہو جاتا ہے اور انہی کی طرح اسے بھی الہام ہونے لگتا ہے اور جس کام میں یہ کوشش کرتے ہیں، اس کام میں یہ بھی سر گرم رہتاہے۔ چنانچہ حدیث میں آیاہے کہ "میں نے جعفر طیار ® کوایک فرشتے کی صورت میں دوپروں کے ساتھ فرشتوں کے گروہ میں اڑتے ہوئے دیکھا۔"(یہ ایک معرکہ میں کفار کے مقابلے میں شہید ہو گئے تھے اوران کے دونوں ہاتھ جنگ میں کٹ گئے تھے مگرانہوں نے ہاتھ کٹ جانے کے بعد بھی لڑائی جاری رکھی۔ یہاں تک کہ شہید ہو گئے۔اللہ تعالی نے انہیں دونوں کٹے ہوئے بازووں کی بجائے

بعض او قات میہ لوگ دین الہی کی شان بلند کرنے میں مشغول رہتے ہیں اور اللہ والے جو کام کرتے ہیں، میہ ان کے مدد گار بن جاتے ہیں اور بعض او قات میہ انسان کے دل میں اچھے خیال ڈالنے کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ ان میں سے بعض لوگ انسانی جسم کے بہت مشاق ہوتے ہیں۔ وہ ان کی جبلت کا تقاضا ہو تاہے، تو یہ شدید خواہش عالم مثال میں تاثیر کرتی ہے

• حضرت على ، چوتھے خلیفہ کے بھائی۔ (مرتب)

دويرعطاكرديئے\_)



اوپر کے عالم سے علم نازل ہوں گے۔وہ ایسے نظر آئیں گے کہ وہ فرشتے ہیں جو اسے پوچھ رہے ہیں: "من رَبُّكَ؟ مادِینُك؟ وَمَا قَوْلُكَ فِى النبیَّ صلّی الله عَلِیه وسلم؟" (لیخی تیرا رب كون ہے؟ تیرا دین کیاہے؟ اور اس نبی کے متعلق تو کیا کہتاہے؟) اس کے دل میں عالم بالا کے علوم سے تعلق تھا اور بید رسی کے متعلق تو کیا کہتاہے؟ اس کے دل میں عالم بالا کے علوم سے ان فااور یہ اپنے درب پر بھین رکھتا تھا اور اپنے دین کو صحیح مانتا تھا اور رسول کریم متابی اور سے منور ہو کریہ عقیدے اسے منکر نکیر کی شکل میں نظر سے ان جانتا تھا۔ اوپر کے عالم کے نور سے منور ہو کریہ عقیدے اسے منکر نکیر کی شکل میں نظر آئیں جو سوال کر رہے ہوں گے۔ یہ اس بات کی دلیل ہوگی کہ اس کے دل میں یہ علم بہت پختہ ہے اور اس سے زیادہ کوئی بات نہیں۔ جیسے کسی آدمی کا نواب میں آگ دیکھنا اس بات کا ثبوت تھا کہ اس کے بدن میں صفر اعقالب آچکا ہے۔ ایسے ہی ایک مؤمن کا ان فرشتوں کو دیکھنا اس بات کا ثبوت ہے کہ اس کے دل میں عقیدے بہت پختہ طور پر جگہ پکڑے ہوئے ہیں)۔

# ۳)۔ کمزورلوگ

تیسری قسم ان لوگوں کی ہے جن کی بہیمت اور ملکیت دونوں ضعیف ہیں۔ وہ عالم برزخ میں جا کر نچلے درجے کے فرشتوں سے مل جاتے ہیں۔ اس کے اسباب بھی پیدائشی ہوتے ہیں۔ وہ اس طرح پر کہ ان کی ملکیت بہیمیت میں زیادہ ڈوبی ہوئی نہیں ہے۔ یعنی نہ تو بہیمیت کے زیادہ حکم مانتے ہیں اور نہ اس سے زیادہ اثر لیتے ہیں۔ بھی یہ اسباب تعلیم و تربیت کے ساتھ تعلق رکھتے ہیں۔ اس طرح پر کہ اگر اس نے دلی شوق سے پاک صاف رہنے کا زیادہ پکا خیال رکھا ہے اور اپنے نفس میں ایسی طاقت پیدا کر تارہا ہے (یعنی ذکر و فکر میں لگارہا ہے) جس سے الہام اور فرشتوں کے نورسے فائدہ اٹھا سکے۔ اس حالت میں بھی یہ نچلے درجے کے فرشتوں سے مل جاتا ہیں جن میں کوئی بڑا ہمت کا کام کرنے کی طاقت نہیں ہوتی لیکن وہ وضواور عسل وغیرہ میں بہت احتیاط سے گئے ہوتے ہیں اور فرض نماز پڑھنے کے بعد نوافل اور وضواور عسل وغیرہ میں بہت احتیاط سے گئے ہوتے ہیں اور فرض نماز پڑھنے کے بعد نوافل اور ذکر نہایت کی طرح سے کرتے ہیں۔ آگے چل کر ان لوگوں کی یہ کیفیت ہو جاتی ہے۔ اس کی مثال ایس ہے جیسے بعض انسان بعض او قات مر دوں کی شکل میں پیدا ہوتے ہیں۔ مگر ان کے مزاج میں نہیں کی جانب میلان ہو تا ہے۔ دہ عور توں کی حالتوں کو بہت شوق سے پند کرتے ہیں۔ گیرن کا ذمانہ بی ایسا ہو تا ہے جس میں کھانے پینے اور کھیل کو دکے سوائے اور کوئی چیز بچوں کو بین کا ذمانہ بی ایسا ہو تا ہے جس میں کھانے پینے اور کھیل کو دکے سوائے اور کوئی چیز بچوں کو



#### m)\_ابل اصطلاح

چوتھی قتم اہل اصطلاح کی ہے جن کی بہیت ذور کی اور غالب ہوتی ہے۔ گر ملکیت کمزور ہوتی ہے۔ زیادہ تر انسان ای طبقے کے ہوتے ہیں۔ ان کے اکثر کام اس جیوانی صورت کے تابع ہوتے ہیں جو بین جو بدن میں تصرف کرتی ہے اور وہ بہیت کی خواہشوں میں پھنے رہتے ہیں۔ ان کی موت ان کی روحوں کو بدن سے پورے طور پر کاٹ نہیں دیتی۔ بلکہ فقط بیہ ہو تا ہے کہ ان کی روحیں ان کے بدنوں سے کام نہیں لے سکتیں۔ گر ان کے خیال میں ان کا بدن ان کے ساتھ ہو تا ہے کہ ان کی ہوتا ہے کہ برنوں سے کام نہیں لے سکتیں۔ گر ان کے خیال میں ان کا بدن ان کے بدن کو کوئی ہوتا ہے کہ برنوں کے خلاف انہیں وہم بھی نہیں گر رتا۔ یہاں تک کہ اگر وہ دیکھیں کہ ان کے بدن کو کوئی بیا کمال کر رہا ہے بیاس کا کوئی حصہ کاٹ رہا ہے تو وہ بھین کرتے ہیں کہ واقعی بیہ معاملہ ان کے بدنوں کے ساتھ ہورہا ہے اور ان کی علامت سے کہ وہ اپنے دل کے یقین سے کہتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی چرز ہیں اور وہ زیادہ سے زیادہ صرف یہاں تک ہی سمجھ سکتے ہیں کہ ان کی روحیں اور ان کا بدن ایک بی جو بدن سے لگا ہوا ہے۔

عرض اس چیز کو کہتے ہیں جو اپنا الگ وجو دنہ رکھتی ہو۔ بلکہ کسی دوسرے وجو د کے ساتھ لگ کر رہے۔ جیسے رنگ علیحدہ نہیں پایاجا تا۔ بلکہ کسی دوسر می چیز کے ساتھ ساتھ قائم رہتا ہے۔ پس رنگ کو عرض کہتے ہیں۔ اسی طرح یہ لوگ اپنی روح کوبدن کا ایک رنگ سجھتے ہیں۔ یہ بات ان کے تصور میں بھی نہیں آسکتی کہ روح بدن سے علیحدہ ایک مستقل ہستی ہے۔

ایسے لوگوں کی علامت یہ بھی ہے کہ گودہ تقلیدیار سم کی دجہ سے لپنی زبانوں سے قائل نہ ہوں لیکن دہ فاص دلی حالت سے اس کے قائل ہوتے ہیں کہ ان کی روحیں اور بدن ایک ہی شے ہیں۔ یاروحیں ایک عارضی شے ہیں جو بدنوں پر طاری ہو جاتی ہیں (یعنی اگرچہ زبانی طور پر لوگوں کی موافقت میں کہتے رہیں گے کہ روح ایک مستقل چیز ہے۔ لیکن بات سوچ کر نہیں کہتے ) یہ لوگ جس وقت مریں گے ان پر ملکیت کی ایک دھیمی سے روشنی پڑے گی اور ان کے خیال میں لوگ جس وقت مریں گے ان پر ملکیت کی ایک دھیمی سے روشنی پڑے گی اور ان کے خیال میں

راقم الحروف کی والده کاایک بازوجے کوئی ورد و بینے والی بیاری ہو گئی توکاٹ دینا پڑا۔ اس کے بعد پندرہ بیس سال تک وہ
 یمی محسوس کرتی رہیں کہ بازو موجود ہے اور اس میں فلال جگہ ہے در دشر وع ہو کر فلال طرف کو جارہا ہے۔ (مرتب)

الرووشر ت حُجَةُ اللهِ الْبَالِغَه اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِعَة عَلَيْهِ اللهِ اللهِ الْبَالِعَة عَلَيْهِ اللهِ المِلْمِ المُلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِلْمِ المِلْمِ المِلْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمِ الل

اور مثالی قوت ان کے نمہ ہوائی میں مل جل جاتی ہے اور (ان کی اصلی صورت کے مطابق)
ایک نورانی جسم انہیں مل جاتا ہے اور اس کے بعد ان میں سے بعض لوگ کھانے پینے کے مشاق نظر آنے لگتے ہیں۔ ان کی اس خواہش کو پورا کرنے کے لئے عالم مثال کی قوت سے انہیں مد دی جاتی ہے (یعنی جیسا کھانا کھانا چاہتے ہیں انہیں عالم مثال سے ویسائی کھاناماتا ہے) چنانچہ قر آن مجید کی اس آیت میں اس طرف اشارہ ہے: ''وَلاَ تَحْسَدَقَ الَّذِیْتَ قُتِدُوُافِیْ سَیدِیْلِ اللّٰهِ اَمْوَاتًا اللّٰهُ مِنْ فَضَلِهِ "(ال عمران اللهِ ال

ان لوگوں کے مقابلے میں ایک ایک جماعت ہے کہ وہ شیطانوں سے وہی نسبت رکھتے ہیں جیسی ان کی ملا تکہ سے تھی۔ یہ نسبت یا تو ان کی جبلت کا نقاضا ہوتی ہے (یعنی پیدائش ہوتی ہے) اس لئے کہ ان کا مزاح بگڑا ہوا ہو تا ہے۔ جس سے حق کے مخالف فکر پیدا ہوتے ہیں۔ سوسائٹ کی عام مصلحت کے پورے پورے فلاف خیالات ان کے بگڑے ہوئے مزاح کا طبعی نقاضا ہو تا ہے اور ایچھ اخلاق سے بہت دور ہوتے ہیں یابیہ نسبت انہیں اس لئے عاصل ہوئی ہے کہ انہوں نے اپنی کو حشش سے گندی حالتیں اور برے خیالات ماس کئے ہوئے ہیں اور شیطانی خیالات پر جوان کے دلوں میں ہیں جھٹ پٹ عمل پیرا مونے کی عادت ہوتی ہے۔ وہ خدا کی رحمت سے دور ہوتے ہیں۔ چنانچہ جب وہ اس زندگی سے گزر کر اُس زندگی میں داخل ہوتے ہیں تو وہ شیطانی تو توں سے مل جاتے ہیں۔ انہیں ایک سے گزر کر اُس زندگی میں داخل ہوتے ہیں تو وہ شیطانی تو توں سے مل جاتے ہیں۔ انہیں ایک عادت ہوتی ہو اور ان کے لئے ایک چیزیں مہیا ہوجاتی ہیں وہ اپنی کمین علی اور جو لوگ شیطانوں کے ساتھ جا ملتے ہیں وہ اپنی کمین مسرت سے انعام الٰہی پاتے ہیں اور جو لوگ شیطانوں کے ساتھ جا ملتے ہیں وہ اپنی آپ کو سی مسرت سے انعام الٰہی پاتے ہیں اور جو لوگ شیطانوں کے ساتھ جا ملتے ہیں وہ اپنی آپ کو سیکھتے مسرت سے انعام الٰہی پاتے ہیں اور جو لوگ شیطانوں کے ساتھ جا ملتے ہیں وہ اپنی آپ کو سیکھتے میں۔ ان کی حالت ایک ہوتی ہے جیسے مخت جو خوب جانتا ہے کہ زنانہ پن انسان کے طالت میں نہایت بدترین حالت ہے لیک وہ لینی طبیعت سے اسے چھوڑ نہیں سکا۔



اس عالم برزخ میں انسانی روحوں کے وہی احکام ظاہر ہوتے ہیں جو ایک ایک فردسے الگ تعلق رکھتے ہیں (اوپر کی مثال میں اسے نکاح کرنے تک کی زندگی کے مشابہ بتایا تھا) اور عالم حشر میں جس قدر با تیں ظاہر ہوں گی وہ سب انسان کی نوعی صورت کے مناسب حال ہوں گی (جو بحیثیت مجموعی تمام انسانوں سے تعلق رکھتی ہیں۔ خاص خاص انسانوں کا حکم وہاں کبھی زیر غور نہیں ہو گا۔ یعنی وہ انفر ادی درجہ یہیں قرب میں ختم ہوجائے گا۔ اس کے بعد جس قدر ترقی ہوگی وہ اجتماعی ترقی ہوگی۔ پہلے جھوٹی ہے درج کی جماعتیں پیدا ہوں گی۔ پھر جھوٹی کے درج کی جماعتیں پیدا ہوں گی۔ پھر جھوٹی کے درج کی جماعتیں سے بڑی بڑی جموعہ تیار ہوگا)۔ باتی اللہ جموعہ تیار ہوگا)۔ باتی اللہ جموعہ تیار ہوگا)۔ باتی اللہ جہونہ جو بات ہے۔



ایک ہلکی سی ترقی ہوگی۔ جیسے یہاں ریاضت کرنے والوں کو کمزور ساخیال نظر آتاہے ایسے ہی انہیں بھی نظر آئے گا۔ انہیں مجھی خیالی شکلوں میں امور نظر آئیں کے اور مجھی عالم مثال کی خارجی شکلوں میں دکھائی دیں گے۔بالکل اس طرح جیسے یہاں ریاضت کش لوگوں کو نظر آتے ہیں۔ ذکر اور فکر کی ریاضت کرنے والے آدمی مجھی توبید دیکھتے ہیں کہ ان کے اندر سے ایک نور چکا اور مجھی دیکھتے ہیں کہ باہر سے مقدس شکل نظر آئی اور اس نے باتیں کیں اور بیران کی دنیا میں انتہائی ترقی ہوتی ہے۔اس چو تھی قشم کے لوگوں کو بیر حالت موت کے بعد خود بخو د حاصل ہوجاتی ہے)اگر ان لوگوں نے ملکیت کے مطابق اعمال کئے ہیں تو ان سے اچھے معاملے کاعلم صور تول اور شکلول میں انہیں د کھایا جائے گا۔ جیسے خوب صورت فرشتے ہول گے، جن کے ہاتھوں میں ریشم کے کپڑے ہوں گے، وہ ان سے عزت سے بات کریں گے، انہیں یہ فرشتے خوشی دینے والی حالتوں میں نظر آئیں گے ، ان کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیاجائے گا،وہاں سے انہیں خوشبو آنے لگے گی اور اگر انہوں نے ملکیت کے خلاف کام کئے ہوں پاایسے کام کئے ہوں جن کے سبب سے وہ اللہ تعالیٰ کی رحت سے دور ہو گئے، توبیہ انسانی تقاضوں کی مخالفت کا علم انہیں خاص صور توں میں د کھایا جائے گا۔ جیسے یہ منظر کہ فرشتے ہوں گے ، جن کی بات کرنے کا طریقه نهایت سخت مو گااور حالت نهایت مکر ده موگی۔ان فر شتول کی مثال الی ہے جیسے غضب کاجذبہ در ندے کی شکل میں دکھایاجا تاہے اور بزدلی خرگوش کی شکل میں (اس طرح وہ فرشتے ان کے اعمال کے مناسب صور توں میں ان سے نہایت ہی برامعاملہ کرس گے)

# قبر کی د نیااور حشر کی د نیاکا فرق

عالم برزخ میں ایسے فرشتے بھی ہیں جن کی استعداد کا یہ تقاضا ہے کہ وہ اس عالم پر موکل بنا دیئے جائیں۔اگر کسی کو عذاب دینا ہو یا اس پر نعت بھیجنی ہو، تو انہی کو استعال کیا جاتا ہے۔ تو وہ لوگ جو یہاں عالم برزخ میں پہنچتے ہیں، انہیں اپنی آئھوں سے دیکھتے ہیں۔اگر چہ دنیا کے لوگ انہیں اپنی آئھوں سے نہیں دیکھتے۔

یہ بات یادر کھنے کے قابل ہے کہ یہ برزخ کی زندگی یاعالم قبر (مستقل زندگی کی ابتد انہیں ہے بلکہ) اس عالم دنیاہی کی زندگی کا بقد ہے۔فقط اتنافر ق ہے کہ دنیا میں معلومات پر دے کے اندر سے حاصل ہوتی تھیں۔(اور یہاں بغیر حجاب کے نظر آتے ہیں۔)

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



ہوگئی۔اس کے ہوتے ہوئے بھی اس حالت میں کہ یہ کھولتا ہوا پانی بدن کو جلارہاہے اگر اسے جلتی آگ پر ڈالا جائے تووہ آگ کو بجھادے گا۔ یعنی پانی میں طبعی شعنڈک موجو دہے جس سے وہ آگ کو بجھارہاہے۔ مگر اس پر گرمی اس قدر غالب آگئی ہے کہ اگر اس میں ہاتھ ڈالا جائے تو وہ اسے جلا دیتا ہے۔اسی طرح اس صف میں انسانیت کی طبعی خاصیتیں نمایاں ہو جائیں گی اور عارضی باتیں چھپ جائیں گی۔

پانی میں طبعی خاصہ چھپاہوا تھا اور عارضی گرمی ظاہر تھی۔ یہاں بھی یہی حال ہے کہ انسان کی انسانیت اس دنیا میں "پوشیدہ" (Dormant) ہے اور اس کی انفر ادیت ظاہر ہے۔ مرنے کے بعد اس کی طبعی انسانیت نمایاں ہونے لگے گی اور اس کی انفر ادیت (Individualism) کے آثار گم ہونے لگیں گے۔

جس طرح ایک صف پیدا ہوئی ای طرح تھوڑے قوڑے فرق سے انسانیت کی بے انتہاصفیں افراد سے بن جائیں گی۔ ہم نے اگر پہلی صف ہیں ملکیت کو ۵۰ نمبر دیئے اور ای طرح بہیست کو پچاس نمبر دیئے توایک ایک نمبر کی کی زیادتی سے بہت ہی صفیں بن جائیں گی اور ہر صف کو ای طرح دو سری صف سے مل کر اپنے نمبر پر رہناہو گا جس طرح افراداس صف میں مرتب ہوئے ہیں۔ یعنی جس صف میں سب سے زیادہ ملکیت پائی جاتی ہے، وہ سب سے زیادہ اور نجی ہوگی اور اس کے ساتھ جس صف میں ایک نمبر کم ملکیت ہوگی، وہ اس کے قریب ہوگی ہوگی اور اس کے ساتھ جس صف میں ایک نمبر کم ملکیت ہوگی، وہ اس کے قریب ہوگی اسی طرح نمبر وار صفیں مرتب ہوتی چلی جائیں گی۔ ان صفول کے ملئے کے بعد اصلی ہوئی ہوگی ہو گا۔ ہر ایک صف کی شخصیت چپی انسانیت نمایاں ہو جائے گی۔ ہر ایک شخصیت اور پھر ہر ایک صف کی شخصیت پپی ہوئی ہوگی۔ یہ انسانیت عالم مثال کے جس طبقے سے تقسیم ہوئی ہے، وہاں اس کا پورا نزانہ محفوظ ہو گی ہوگی ہو انسانی کو جو اب حشر میں مرتب ہوئی ہے اپند اصلی مخزن کی طرف طبی کشش ہوگی اور اس کشش سے جو اثر ان صفول اور ان شخصیتوں پر پیدا ہوں گے رایخی ان کے اندر جو محفوظ تو تیں ہیں اور جو قبر کے زمانہ میں ایک طرح مہذب ہو پھی ہیں) اب نی شکل میں ظاہر ہونے لگیں گی۔

اس بات کو سمجھ لینا کہ اس تبدیلی کے اندر کو نسی قوت کام کررہی ہے یہی حشر کے واقعات کی تفسیر اور حکمت ہے۔



#### ستر هوال باب

# حشرکے واقعات

جس طرح پانی کے قطرے مینہ کی شکل میں زمین پر برسے ہیں، پھر ایک دوسرے کے ساتھ مل کر پانی کی دھار بن جاتے ہیں، پھر آگے چل کر چھوٹی چھوٹی ندیاں بن جاتی ہیں، یہاں تک کہ ایک دریابن جاتا ہے، پھر چند دریاؤں سے مل کر ایک بہت بڑا دریابن جاتا ہے۔ اس کے قریب قریب انسانی روح کی مثال ہے۔ جو اپنی اندرونی خاصیتوں کے مطابق جس جزسے زیادہ قریب ہوتی ہے، مرنے کے بعد اس سے مل جاتی ہے۔ یہ ان میں آپس کے قدرتی جذب یعنی کشش کے سبب سے ہوتا ہے۔ اس طرح ایف فرد آگے چل کر دوسرے سے تیسرے اور پھر چوشے فرد سے ملنا شر دع ہوتے ہیں۔ اس طرح ایک درج کی صفوں والے انسان کی ایک لمبی صف بن جاتی ہے جس میں وہ اپنے قدرتی نظام پر مرتب ہوتے ہیں۔ مثلاً جس میں ۱۰ فیصدی وہ اس کے پیچھے اور اس کے بعد ایک اور کم یعنی ۹۸ فیصدی والا۔ اس طرح ایک نمبر کم یعنی ۹۵ فیصدی والا۔ اس طرح ایک نمبر کم ہوتے ہوتے ایک صف بن جاتی ہے۔ پھر اس صف میں ایک نئی چیز والا۔ اس طرح ایک نمبر کم ہوتے ہوتے ایک صف بن جاتی ہے۔ پھر اس صف میں اس کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہوتے ایک صف بن جاتی ہے۔ پھر اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوتیں چھنے لگی ہیں اور ان کی سائح جس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوت سے پیدا ہوتے ہیں۔ اس صف میں شامل ہونے کے بعد ان کی شخصی قوتیں چھنے لگی ہیں اور ان کی سائح جس صف جو تمام میں کیساں پائی جاتی ہے ظاہر ہونے لگتی ہے۔

اس طرح کے احکام کے ظاہر ہونے اور چھپنے کی ایک مثال دی جاتی ہے۔

پانی میں طبعی طور پر ٹھنڈک پائی جاتی ہے۔ پانی آگ پر رکھنے سے عارضی طور پر گرم ہوجاتا ہے۔ جس وقت پانی کی حرارت کھولنے کے قریب ہوجائے اس وقت اس میں کوئی ہاتھ ڈالے تو پانی اس کاہاتھ جلادے گا۔ یعنی اس وقت وہ آگ کاکام کر تاہے۔ اس کی ٹھنڈک جو طبعی متھی، وہ اس وقت حجیب چکی ہے اور گرمی جو اسے عارضی طور پر حاصل ہوئی ہے، وہ نمایاں



اس حدیث میں اشارہ ہے: "کل مولود یول علی الفطی ق (ہر ایک بچ انسانی فطرت پر پیدا ہوتا ہے) (آگے چل کر اس کے مال باپ اسے یہودی، نصر انی یا مجوسی بنالیتے ہیں)

ہرایک نوع کے لئے احکام

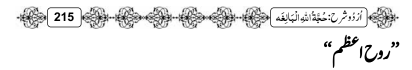
ہرایک نوع کے لئے دوقتم کے احکام (Characteristics) خاص ہوتے ہیں:

ا)۔ظاہری

ظاہری احکام (External Characteristics) جیسے رنگ، شکل، مقد اراور آواز وغیرہ کی سب خاصیتیں ضرور پائی جائیں گ۔ وغیرہ کی سب خاصیتیں ضرور پائی جائیں گ۔ مشرطیہ ہے کہ اس کی ساخت کے مادے میں کوئی صاف صاف نقصان نہ ہو جس سے وہ نوعی احکام پوراکرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو۔ چنانچہ انسان وہ نوع ہے جس کا قد سیدھا ہو تا ہے، وہ سوچ سمجھ کر کلام کر تا ہے، اس کا چڑا بالوں سے ڈھکا ہو انہیں ہو تا۔ اور گھوڑا وہ نوع ہے جس کا قد میرھا ہو تا ہے، اس کا چڑا بالوں سے ڈھکا ہو انہیں ہوتا۔ اس طرح کی ظاہری خاصیتوں میر ھاہو تا ہے، وہ بنہنا تا ہے اور اس کی کھال پر بال ہوتے ہیں۔ اس طرح کی ظاہری خاصیتوں سے نوع کا کوئی فردخالی نہیں ہوتا۔ یہ نوع کے ظاہری احکام ہیں۔

### ۲)\_باطنی

باطنی احکام (Internal Characteristics) جیسے سیمنا (ادراک) اپنی معاش تلاش کرنے کا اپنے اندر سے الہام ظاہر کرنا اور جو مصیبتیں باہر سے آنے والی ہیں ان کے مقابلے کی تیاری کرنا۔ (ان باطنی احکام کے متعلق) ہر ایک نوع کا ایک خاص قانون ہے، جے اس نوع کی شریعت کہنا چاہئے۔ چنا نچہ شہد کی مکھی کودیکھئے۔ کہ اللہ تعالی نے اسے کیسے وتی کی کہ وہ در ختوں کی تلاش کرکے ان کے مچھوں سے رس چوسے اور پھر وہ کیسے چھتہ بنائے، جس میں اس کی جنس کی تلاش کرکے ان کے مجھوں سے رس چوسے اور پھر وہ کیسے چھتہ بنائے، جس میں اس کی جنس نراپی مادد (مکھیاں) جمع ہو سکیں۔ پھر کیسے وہاں شہد جمع کرے۔ اسی طرح چزیا کو وتی کی کہ اس کا زرپی مادہ کے ساتھ محبت کرے۔ پھر دنوں مل کر گھونسلا بنائیں۔ انڈے سیسیس پھر پچ تکالیس نراپی مادہ کے ساتھ محبت کرے۔ پھر اور انہیں سمجھائیں کہ پلی اور دانہ کہاں ہے ؟ اور دانہ کہاں ہے ور دانہ کہاں ہے دوست اور دشمن کی تمیز سکھائیں اور انہیں سمجھائیں کہ بلی اور شکاری سے کس طرح بھا گنا چاہئے اور جب اپنے کسی ہم جنس سے نفع اور نقصان میں جھائیں کہ بلی اور شکاری سے کس طرح بھا گنا چاہئے اور جب اپنے کسی ہم جنس سے نفع اور نقصان میں جھائیں کہ بلی اور شکاری سے کسی نیٹانا چاہئے (ان معنوی اور جب اپنے کسی ہم جنس سے نفع اور نقصان میں جھائیں کہ بلی اور خواسے کیسے نیٹانا چاہئے (ان معنوی



یادر کھناچاہے کہ انسانی روحوں کے لئے عالم مثال میں ایک ایسی جگہ (Pole)ہے جس کی طرف بدروحیں اس طرح تھی کر جاتی ہیں جیسے لوہامقناطیس کی طرف کھنچتا ہے۔اس جگہ کانام "خظيرة القدس" ہے۔ يہ ان سب انساني روحوں کے جمع ہونے کامقام ہے جو جسم کے لباس سے الگ ہوجاتی ہیں اور اس مجمع کا مرکز "روح اعظم" ہے جس کی تعریف میں رسول کریم مَا اللَّا عُمْ نے بہت سے چروں اور بہت سی زبانوں اور بہت سی بولیوں کا ذکر فرمایا ہے۔ یہ "روح اعظم "حقیقت میں عالم مثال کے آئینے میں مکمل نوع انسانی کی ایک عکسی تصویر ہے اور اس عالم کو کہیں کہیں "ذکر" کے لفظ سے بھی ظاہر کیا جاتا ہے۔ یہ دونوں ایک ہی چیز کے نام ہیں (عالم مثال حكماء كي اصطلاح ہے اور "ذكر" الله تعالى كي طرف سے آنے والى شريعتوں كاكلمه ہے)اس جگہ پر جنتی روحیں جمع ہوتی ہیں ان کے وہ تمام "احکام" (Attributes)جو انفرادی خصوصیتوں (Characteristics) سے پیدا ہوئے تھے،وہ قطعی طور پر فنا ہوجاتے ہیں۔ (یہاں" فنا"سے ان احکام کا "جھینا" (Dormancy)مراد ہے۔ ان کی جستی کا کم ہوجانا مراد نہیں ہے۔ جس طرح طبعی عکیم (Physicist) بہت بڑی تحقیق کے بعد اس نقطے پر پہنچے ہیں كه مادے كا ايك ذره بھى تبھى ضائع نہيں ہو تا۔ بالكل ذرات مث كر قوت كى شكل ميں تبديل ہوجاتے ہیں۔ بالکل اسی طرح روحانی حکماء (Psychics) کی رائے ہے کہ انسانیت کا ایک ذرہ بھی ضائع نہیں ہوتا۔ بلکہ رفتہ رفتہ ایک ذرے کی شخصیت روح اعظم کی اجتماعیت میں مل جاتی ہے۔اس حقیقت کو جانے کے بعد ان کے الفاظ کی شرح کرنی آسان ہے)اور جو احکام نوع سے پیدا ہوتے ہیں۔ یا ایسے احکام جن میں نوع کی حالت غالب ہوتی ہے (اور فردیت کی جبلت مغلوب ہوتی ہے) فقط وہی احکام انسانی روح پر اس موقع میں یائے جاتے ہیں۔

اس بات کو کھول کر بیان کیا جائے تو کہا جاسکتا ہے کہ جس قدر بھی انسانی افر ادبیں، ان میں ابعض با تیں تو ایک بین جن کے سبب سے وہ ایک دوسرے سے الگ الگ معلوم ہوتے ہیں اور بعض با تیں ایک بین جوسب میں ایک جیسی پائی جاتی ہیں اور جن میں وہ سب بر ابر کے سامجھی بین، ظاہر ہے کہ یہ احکام (جن میں تمام شریک ہوتے ہیں) نوع کی طرف منسوب ہونے چاہئیں (ان نوعی احکام کو "فطرة" سے تعبیر کیا جاتا ہے) اسی کی طرف رسول اکرم مَانَّ الْتُمَامُ کی

218 المُؤوثر ح: حُجَةِ اللهُ الْبَالِغَه

ہے)(ایک ضعیف) روایت میں رسول الله مَا اللهِ عَالَيْهِ اسے منقول ہے، اگرچہ اس کی اسناد کثرت سے ہیں۔"ان ادواح الصالحین تجتبع عند الرّوح الاعظم" (صالحین کی روحیں روح اعظم کے یاس جمع ہوتی ہیں)(اس قشم کی جتنی احادیث ہیں انہیں محقق محدث صحیح نہیں مانتے۔ان کی سہ رائے ہے کہ دوسری صدی کے شروع میں عام طور پر اور پہلی صدی میں کہیں کہیں ایسے لوگ یائے جاتے ہیں جن کے قلب میں غیب کی قوت ہے اور وہ غیب کی چیزوں کو کشف کے ذریعے سے دیکھتے ہیں۔ اس قسم کے جملے در حقیقت ان بزرگوں کے مقولے ہیں اور کمزور حافظے والے راویوں نے ان کورسول الله منگافیز کم کی طرف منسوب کردیا۔ ان مسائل پر اس طرح جرح نہیں کی جاتی کہ جو پچھ اس فتم کی روایات میں ذکر ہے، یہ غلط ہے یاواقع میں صحیح ہے۔بلکہ اس کامطلب صرف بیہ ہوتاہے کہ ان روایات کی نسبت رسول الله مَلَّ اللَّيْرُ کُم کے ساتھ ثابت نہیں ہوتی۔ پچھلے طبقے میں ایسے فقیہ اور صوفی کثرت سے پیدا ہوئے جنہوں نے الی ضعیف روایات کوجوان کی رائے اور کشف کے مطابق تھیں قبول کرلیا۔ اور محد ثین کے فیلے کی کوئی پروانہیں کی۔ حدیث زیر بحث بھی اسی قسم کی ہے۔ اس کتاب کامصنف (شاہ ولی الله) علم حدیث کا بھی امام ہے۔اس واسطے وہ تصر یک کررہاہے کہ بیر حدیث ضعیف ہے۔اور صاحب کشف جتنے بڑے ائمہ ہیں انہوں نے چو نکہ اسے قبول کر لیا ہے توان کے متبعین پر ججت کرنے ك لئے اسے ذكر كرر ہاہے۔ اور يہ بھى اتفاقى بات ہے كه خود مصنف (شاہ ولى الله)كاكشف بھی اس حدیث کے موافق ہے۔

۲)۔ انسانی ارواح کانو کی حقیقت سے حظیر ۃ القدس کی طرف کشش کا دوسر اطریقہ یہ ہوتا ہے کہ تکلیف یاراحت کے ذریعے سے بصیرت اور ہمت کے آثار صورت پذیر ہوجاتے ہیں۔ اس کا قاعدہ سجھنے کے لئے یہ بات یادر کھنی چاہئے کہ دوسری دفعہ بدن کاپیدا کر نااور روح کا اس میں آنانٹی زندگی نہیں ہے ، بلکہ یہ دنیاوی زندگی ہی کا تتمہ ہے۔ اس کی مثال ایسی سجھنی چاہئے جیسے زیادہ کھانے سے بد ہفتی ہوجائے۔ یہ نئی زندگی کوئی شخص کیسے تصور کر سکتا ہے؟ چاہئو تاتو یہ لوگ جو پیدا ہوئے ہوسکتا ہے؟ اگر ایساہو تاتو یہ لوگ جو پیدا ہوئے ، یہ وہ نہیں ہیں جو مرب بیلی تو انہیں ان پہلوں کے کام پر جواب طبی کرنا کیے صحیح ہوسکتا ہے؟ اب اگر حشر میں پیدا ہونے والے واقعات پہلی زندگی کے انمال کی ایسی صور تیں ہیں جیسے ایک جذبہ خواب میں ایک خاص شکل اختیار کر لیتا ہے ،

الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ المُعَالِقِهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الل

احکام میں ہر نوع کے تمام افراد ایک ہی ساتقاضار کھتے ہیں۔ کیا کوئی سلیم الطبع انسان ان احکام پر غور کرنے کے بعدیہ خیال کر سکتا ہے کہ بیہ صورت نوعیہ کا تقاضا نہیں ہیں؟

### فرد کی"سعادت"

یہ بات خاص طور پر یادر کھنی چاہئے کہ ہر فرد کی سعادت (جہتری) اس میں ہے کہ اس میں نوع کے تقاضے پورے کے پورے ظاہر ہوں ادر اس کے مادے میں ایس کی نہ ہو کہ نوع کے بعض خواص ظاہر نہ ہو سکیس۔ اس اعتبار سے ہر نوع کے افراد میں سعادت اور شقاوت کا اندازہ لگایاجا تا ہے۔ جو چیز نوع کے تقاضے پر جس قدر پوری ہو گی اسے بھی تکلیف نہیں پہنچ گی۔ یہ تکلیف کانہ پہنچناہی اس کی سعادت ہے، اس کا جو جی چاہتا ہے، اسے پوراماتا ہے اور اس کی۔ یہ تکلیف کانہ پہنچناہی اس کی سعادت ہے، اس کا جو جی چاہتا ہے، اسے پوراماتا ہے اور اس سے وہ خوش ہو تا ہے لیکن ہر فرد میں فطرت پورے طور پر ظاہر نہیں ہوتی۔ بھی الیب اسباب ظاہر ہوجاتے ہیں جو اسے فطری تقاضے سے ہٹا دیتے ہیں۔ جیسے انسانی بدن میں سو جن پیدا ہوجاتی ہے۔ اور مذکورہ بالا صدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے جس میں (آگے چل کر) ہوجاتی ہے۔ اور مذکورہ بالا صدیث میں اس کی طرف اشارہ ہے جس میں (آگے چل کر) اس کے ہوجاتی ہو اس خوس سے نام بیا ہو تا ہے خوس میں رکتے ہیں اور اسے یہودی یا نصران یا نجو سی بنا دیتے ہیں) (یعنی ابتدائی تربیت میں بچے اپنی تو وہ طبی تقاضے سے وہ صیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط ابتدائی تربیت میں بچے رد نہیں کر سکتا۔ وہ ماں باپ کے دباؤکی وجہ سے انتا چلاجا تا ہے اور اسی سے با تیں ملاتے ہیں تو وہ حبی تقاضے سے وہ صیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط با تیں ملاتے ہیں تو وہ طبی تقاضے سے وہ صیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط با تیں ملاتے ہیں تو وہ طبی تقاضے سے وہ صیح احکام لے لیتا ہے، لیکن جب وہ اس میں غلط با تیں فطرت گرنے جاتی کر دوباتی وجہ سے انتا چلاجا تا ہے اور اسی سے باتی فطرت گرنے جاتی کہ دوباتی وجہ سے انتا چلاجا تا ہے اور اسی سے اس کی فطرت گرنے جاتی کر دوباتی کی فطرت گرنے جاتی کر دوباتی کی وجہ سے انتا چلا جاتا ہے اور اسی سے اس کی فطرت گرنے جاتی کی دوباتی وجہ سے انتا چلا جاتا ہے اور اسی سے کی دوباتی کی فطرت گرنے جاتی کو دوباتی کی دوباتی کی فیل سے کی دوباتی کی خور کی دوباتی کی

### روحوں کی کشش حظیر ۃ القدس کی طرف

انسانی روحوں کانوعی حیثیت سے حظیرة القدس کی طرف کھنچا دوطرح پر ہوتا ہے:

ا) \_ پہلی وہ کشش ہے جس میں بصیرت اور ہمت کو بہت دخل ہے ( ایعنی انسان اپنی آئکھوں سے اسے دیکھتاہے اور ارادہ کر تاہے کہ وہاں پنچے۔اس کی قوت ارادی اس طبعی کشش کے لئے مواد بن جاتی ہے۔اس کے لئے یہ قاعدہ ہے کہ جس انسان کا نفس بہیمیت کی نجاستوں سے پاک ہوگا ضرور ہے کہ اس کا نفس حظیرة القدس میں پہنچ جائے گا اور وہاں کی بعض چیزیں اسے نظر آنے لگیں گی۔ایک حدیث میں آتاہے کہ '' اجتباع آدم و موسی عند دیھیا" (آدم

- الرورش ت حُجَةِ اللهُ الْهَالِقِهِ ﴿ وَمَ مُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْهَالْهَالِقِهِ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

ہوئے۔ مصنف کی رائے میں سعید بن مسیب جیسے امام کا اس کی اس طرح تاویل کرنا ہمارے مصنف کی رائے ہوں گے۔ مدعاکے لئے بہترین شہادت ہے۔ حشر کے روز کے اکثر واقعات اس طرز کے ہوں گے۔

اکثرلوگوں کے نفوسِ ناطقہ کا تعلق ان کی روح حیوانی سے بہت پختہ اور گہر اہو تا ہے۔ ایسی حالت میں (عالم مثال کے متعلق) او نچے ور جے کے علوم کے سجھنے میں ان کی ہی کیفیت ہوتی ہے جو مادرزاد اندھے کی مختلف قتم کی رنگد ارروشنی کے متعلق ہوسکتی ہے۔ وہ رنگ اور روشنی کی کیفیت اپنے تخیل میں لا بی نہیں سکتا۔ البتہ ممکن ہے کہ لاکھوں سال میں مختلف صور توں اور مثالوں (کو سجھے لینے) کے بعد ان کی کیفیت اس کے ذہن میں آسکے۔

اگر انسان کے نفس ناطقہ (روح اللی) کو نسمہ (روح حیوانی) کی رفتار سے چلنا پڑے اور جب نفس ناطقہ کا نسمے سے گہر ااور پختہ تعلق ہے تواسے مجبوراً ایساہی کرنا پڑتا ہے تو وہ عالم مثال کے واقعات وحاد ثات کو جلد نہیں سمجھ سکے گا۔ چو نکہ عام لوگوں کی یہی حالت ہوتی ہے کہ ان کانفس ناطقہ روح حیوانی پانسے سے گہر اتعلق رکھتا ہے، اس لئے وہ او نچے در جے کے علوم یعنی عالم مثال کے واقعات و حاد ثات کو جلد نہیں سمجھ سکتے۔ البتہ اگر نفس ناطقہ نسمے یاروح حیوانی سے الگ ہو جائے جیسے مرنے کے بعد کی زندگی میں ایک منزل میں پیش آئے گایا نفس ناطقہ کاروح حیوانی سے تعلق تو ہو، مگر گہر انہ ہو تو یہ کیفیت اس د نیاوی زندگی ہی میں پیدا ہو سکتے ہے۔ اس صورت میں وہ عالم مثال کے واقعات اور حالات کو اچھی طرح اور بہت جلد سمجھ سکتا ہے۔

یہاں پر نابیناحافظ جی کی کھیر کی مثال ذکر کرنے سے مسئلہ واضح ہوجائے گا۔

ایک نابینا حافظ جی کی اس کے دوست سے ملاقات ہوئی۔ نابینا نے اپنے دوست سے پوچھا کہ کمیر کیسی ہوتی ہے؟ اس نے کہ کیا کھایا؟ دوست کا معمولی جواب تھا" کھیر" نابینا نے پوچھا کہ کھیر کیسی ہوتی ہے؟ اس نے کہا" سفید"۔ نابینا نے کہا سفید کیسا ہوتا ہے؟ دوست نے جواب دیا جیسے" بگلا" اور پھر اس نے پوچھا کہ بگلا کیسا ہوتا ہے؟ دوست نے ہاتھ کوچو نچ کی شکل بناکر کہا کہ بگلا یوں ہوتا ہے۔ حافظ جی نے اس کے ہاتھ کوٹول کر کہا کہ بیٹر ھی کھیر ان کے حلق سے کیسے اتری ہوگی؟

انسان کو لکھنا پڑھنا شروع کئے کافی عرصہ گزر چکاہے، مگر اندھوں کے لئے لکھنے پڑھنے کاسامان کتنی دیر کے بعد پھر میسر آیا۔اب اگر اس میس ترقی جاری رہتی ہے توایک لمبے زمانے کے بعد ممکن ہے کہ وہ ایک دن روشنی کو بھی سجھنے لگ جائیں۔ الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَى اللهِ اللهِي المِلْمُ المِلْمُلِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي الْ

ایک انسانی خواہش خواب میں ایک خاص رنگ اختیار کرلیتی ہے تو یہ کوئی تر دد کا محل نہیں ہے لیخی اس میں کسی کوشک نہیں ہو سکتا۔ لیکن حشر کے واقعات خواب کا درجہ نہیں رکھتے، اس لئے یہ سمجھنا ضروری ہے کہ بہت سی چیزیں جو خارج میں پائی جاتی ہیں ان میں ایک خاص معنی کو مناسب اجسام میں صورت دینا منظور ہو تا ہے۔ اس حیثیت سے وہ بھی خواب کی مثال بن جاتی ہے۔ اس کی چند مثالیں بیان کی جاتی ہیں۔

ا)۔ حضرت داؤد عَلِيَّلاً كے روبرودو فرشتے مدعی اور مدعی علیه کی حیثیت میں ظاہر ہوئے اور انہوں نے اپنے جھگڑوں کے متعلق فیصلہ چاہا۔ اس خارجی واقعے کو دیکھ کر داؤد عَلِیَّلاً یہ سمجھے کہ یہ صورت میری اس غلطی کی ہے جو اور یا کی بیوی کے متعلق مجھ سے صادر ہوئی ●۔اس کے بعد انہوں نے بخشش مانگی اور توبہ کی۔

۲)۔ معراج کی رات رسول کریم مکا لٹیٹی کے سامنے دو پیالے پیش کئے گئے۔ ایک میں دورھ تھااور دوسرے میں شراب۔ آپ نے دودھ کا پیالہ پند فرمایا۔ یہ واقعہ اس بات کی تصویر تھا کہ رسول اللہ مکا لٹیٹی کی امت کے سامنے شہو تیں اور فطر تی ترتی کے راستے دونوں پیش ہوں گے۔ اور جور سول اللہ مکا لٹیٹی کے پورے تابع ہیں وہ شہوت پرستی چھوڑ کر فطرت کا صحیح راستہ اختیار کریں گے۔

٣) ـ رسول کريم مَنَّ النَّيْمُ ايك کنوئيس کی منٹر پر بیٹے تھے کہ حضرت ابو بکر ڈالٹھُرُ پہنچ ، وہ بھی رسول اللہ مَنَّ النَّمْ اللہ عَنَّ النَّهُ اللہ عَنَّ اللہ عَنْ اللہ عَمْ اللہ عَنْ اللہ عَنْ اللہ عَنْ اللہ عَنْ اللہ عَنْ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللہ عَنْ اللّٰ ال

<sup>©</sup>اوریاکے متعلق مشہور قصہ ہے۔اورغلط ہے۔ گراس قصہ کے بدنماحصہ کو حذف کرنے کے بعد مصنف (شاہ ولی اللہ) اسے ایک حد تک صحیح مانتے ہیں۔ اور تاویل الاحادیث میں اس کی حقیقت پر مفصل بحث کی ہے۔ آج کل اہل علم اس تاویل کوزیادہ پند نہیں کرتے۔ اور قرآن مجید کے اس قصہ کے لئے وہ اور مصداق تلاش کرسکتے ہیں جن کو اس عورت کے واقعات سے کوئی تعلق نہیں۔ یہاں سے مسئلہ بطور ایک مثال کے ہے۔ اس لئے نے محققین پر گر اس نہیں گزر سکتا۔



۳)۔ تھم ہوگا کہ انسان اس کے پیچھے جائے جسے اس نے دنیا میں اپناامام بنار کھا تھا۔ اس میں بعض آد می نجات پا جائیں گے اور بعض ہلاک ہو جائیں گے (وہاں ہر شخص کے امام متبوع (یعنی وہ امام جس کے پیچھے انسان چلتاہے) کی ایک صورت ظاہر ہوگی اور انہیں تھم دیا جائے گا کہ تم جس طرح دنیا میں اس کے پیچھے چلتے تھے اب پھر اس کے پیچھے جاؤ۔ وہ شوق سے اس کے پیچھے چلنے تھے اب پھر اس کے پیچھے جاؤ۔ وہ شوق سے اس کے پیچھے چلنے لگیں گے۔ اس د قار اور ریاضت سے ان کی جو کمی اور حجاب تھاوہ دور ہو جائے گا اور ان کو وہ چیز نظر آنے لگ جائے گی تو ان کی نجات ہو جائے گی لین ان کاحشر کا جھکڑ اختم ہو جائے گا۔ بعض اماموں کے پیچھے لگ کر تباہ ہو جائیں گے۔)

۳)۔ ہاتھ پاؤں بولنے لگیں گے (ان کو سمجھ آنے لگے گی کہ بہ کام جو ہم نے کیا تھااس کا متیجہ ہے تو اس طرح اپنے بدن سے تمام اعضاء کے فعل انہیں یاد آئیں گے۔ اوران کے نتائج انہی کھٹے نظر آنے لگیں گے۔ اس سے ان کی بصیرت روشن ہوجائے گی۔)

۵)۔ انہیں پڑھنے کے لئے اپنے عملی چٹھے دیئے جائیں گے۔ یہ بھی کرم اور اس کے پھل کا ایک تصور ہے جو ان کے دماغ پر ایک خاص اثر ڈالے گا۔ ہاتھ پاؤں کے بولنے کی جو صورت ہے وہ زیادہ تر ان پڑھ لوگوں کو زیادہ مؤثر کرے گا۔

۲)۔ جس چیز سے اس نے بخل کیا ہے اسے اس کو گردن پر اٹھاناپڑے گا۔ اس سے اسے داغ دیاجائے گا(اس سے در حقیقت بخیل انسانوں کو ان کے اعمال کے نتاتئ پر متنبہ کرنامنظور ہے)

الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِقُهِ اللهِ الْبَالِقُهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِقُهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِقُهِ

اسی طرح جن لوگوں میں روح حیوانی کے غلبے کی وجہ سے نفس ناطقہ کی انکشافی طاقت بہت تھوڑی ہے انہیں مرنے کے بعد کی زندگی میں دو تین مختلف قسم کے تجربوں میں سے گزرناپڑے گاتو کہیں جاکر انہیں وہ بصیرت حاصل ہوگی جس کے ذریعے سے وہ عالم مثال کے علوم سمجھ سکیں۔اس کے بعدان کی آتماکا بید دور ختم ہو کرنیا دور شروع ہوگا)۔

### بصیرت پیدا کرنے کی چند صور تیں

جن لو گول کی انکشافی قوت نہیں ہے ان میں بصیرت پیدا کرنے کے لئے محشر میں جو تجربے استعال ہو نگے،ان کی چند مثالیں دی جاتی ہیں:

ا)۔ محشر میں جب پہلے پہل اوگ کھڑے ہو نگے ان سے کہاجائے گا کہ حساب دو، تو بعض اوگوں کا حساب بہت آسان ہو گا اور بعض اوگوں کا بہت مشکل (اس سختی سے حساب دیے میں ان کی روحانی قوت پر چوٹ پڑے گی اور پر دے کچھ کم ہو نگے۔ دنیا میں جن انسانوں کو در شت خو حاکموں سے پالا پڑا ہے وہ سمجھ سکتے ہیں کہ انسان اپنی ہستی وہاں کیے گم کر بیٹھتا ہے۔ ان اوگوں کا اپنی ہستی سے ذراغ فلت بر تناہی ان کی ترقی کا ذریعہ ہے۔ ان کے دماغ پر بہیمیت غالب آچکی ہے اب اس پر جس قدر سختی ہوگی اتناہی اس سے بعد ہونے لگے گا۔ اور یہی انسانی ترقی کا راز ہے کہ جب بہیمیت سے بعد ہوتا ہے تو یہ اپنے آپ کو سمجھنے لگتا ہے۔ یعنی اپنی ہستی کو پہچائے کے لگتا ہے اور ترقی کر سکتا ہے۔ یہ سخت حساب انتقامی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک علاج اور اخلاقی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک علاج اور اخلاقی کیفیت نہیں ہے بلکہ ان کے مرض کا ایک

۲)۔ (محشر میں دوسری چیز جس سے انہیں واسطہ پڑئے گاوہ) جہنم پر پل صراط کاراستہ ہوئے کہ جس پرسے انہیں گزر ناپڑے گا۔ بعض تو بالکل سالم گزر جائیں گے اور بعض ایسے ہوئے کہ کانے اور دوسری روکنے والی چیزیں ان کے بدن پر خارش پیدا کر دیں گی، مگر وہ اس سے پار نکل سکیں گے۔ (بیہ تجربہ ان کی ہمت کو زندہ کرنے والا ہے۔ اب نیچ دوزخ صاف نظر آرہی ہے۔ اگر وہ زور دے کر احتیاط سے نہ گزریں تو ان کے لئے یقینی موت ہے۔ اس طرح ان کی تمام قوت ارادی ایک نقطے پر جمع ہو جاتی ہے۔ اور یہ بھی ان کے اندر روشنی پیدا ہونے کا ایک ذریعہ بنتی ہے۔

المُن اللهُ الْمُالْمُ الْمُعَالِقَهِ ﴿ وَمَرْ مَا خُجَةِ اللهُ الْمُالْمِلِقَهِ ﴿ وَمَرْ مَا خُجَةِ اللهُ الْمُالْمِلِقَهِ ﴿ وَمَرْ مَا خُجَةِ اللهُ الْمُالْمِلِقَهِ ﴾

بہشت میں گیا۔ ایک گندم گوں سرخ ہونٹ والی لڑی دیکھی۔ میں نے پوچھا، جر ائیل مَالِیُّا یہ کیا ہے، (بین عربی مذاق میں یہ خوبصورتی کا نمونہ نہیں ہے۔ گر حبش کے لوگ اس قسم کی عور توں کو پند کرتے ہیں) اس نے کہا اللہ تعالی نے یہ جعفر کے لئے پید کی ہے۔ (حضرت جعفر پہلی ہجرت میں حبشہ میں کافی زمانہ تک رہ کر آئے تھے) اور رسول کریم مَالِیْنِیْمَا نے جعفر بن ابی طالب ڈالٹینیُ نے فرمایا کہ جب اللہ تعالی تجھے جنت میں داخل کرے گااگر توچاہے کہ گھوڑاہو گاجو جہاں تیر اتی چاہے گاتھے اڑا تا پھرے گا۔ گھوڑے پر سوار ہو تو سرخیا تو سے کا گھوڑاہو گاجو جہاں تیر اتی چاہے گاتھے گا۔ اللہ تعالی کی صدیث میں آتا ہے کہ "ایک جنتی جنت میں کھیتی کرنے کی اجازت مائے گا۔ اللہ تعالی فرمائیں گے کہ کیا ہونے کے لیے میں خود کاشت کرکے دیکھناچا ہتا ہوں۔ "تو یہ ایک طرف نج ڈالے گا اور دو سری طرف خود ہی کٹ جائے گا۔ اس کے غلہ کے ڈھیر چھوٹے چھوٹے ہیں تیار ہوجائے گی۔ اس کے غلہ کے ڈھیر چھوٹے چھوٹے پہاڑوں کی مائند لگ جائیں گے۔ تو اسے اللہ تعالی کہ گا، اے آدم کے بیٹے! لے تیر اپیٹ سی چیز کی سے نہیں بھر تا (یہ نمونہ ہے ان خاص خواہوں کا جواگی زندگی میں پوری کی جائیں گی) اس کے بہاڑوں کی مائیر کی کا بیا ہی اس کے بعد آخر میں اللہ تعالی جل شانہ کا دیدار اور اس کی تجلیات کا ظہور ہوگا اور یہ دیدار الی جنت میں ہوگا جہاں مشک کے ڈھیر گے ہوں گے۔ بعد آخر میں اللہ تعالی جل شانہ کا دیدار اور اس کی تجلیات کا ظہور ہوگا اور یہ دیدار الی جنت میں ہوگا جہاں مشک کے ڈھیر گے ہوں گے۔

اس کے بعد جو پچھ ہونے والا ہے اس کے بیان سے ہم یہاں خاموش ہو جاتے ہیں اور اس کا ذکر نہیں کرتے۔ اس میں ہم رسول الله مَا اللهِ عَالَيْدُ اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ عَلَيْدُ اللهِ مَا اللهِ عَلَيْدُ اللهِ مَا اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدِ اللهِ اللهِ عَلَيْدُ اللللهِ عَلَيْدُ اللهِ عَلَيْدُ اللّهِ عَلَيْدُ عَلَيْكُواللّهِ عَلَيْدُ اللّهِ عَلَيْكُولُولُولُ اللّهِ عَلَيْكُولُولُ اللّهِ عَل



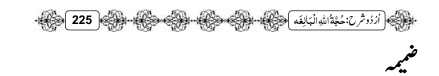
بہت دور ہیں۔ یہ تمام تکلیفیں صرف اس وجہ سے ہور ہی ہیں کہ مجرم کی طبیعت کی ترقی اور اصلاح کی جائے اور اس کی تکلیف اور عذاب کی شکل بھی وہی ہے جو اس کے فعل نے انسانوں میں پیدائی تھی، ہر وہ انسان جس کا نفس ناطقہ بڑا قوی ہے اور اس کی روح ہوائی بہت فراخ ہے۔ حشر کی حمثیلیں اس کے حق میں پوری پوری اور زیادہ ہو تگی۔ (یعنی جس قدر حجاب بڑے ہو تگے ان کے زائل کرنے کے لئے بھی زیادہ کو شش کی ضرورت ہوگی) اسی لئے رسول کریم مُنالیفیم نے فرمایا:ان اکثر عذاب امتی فی قبود هم (میری امت کا عذاب اکثر قبروں میں ختم ہوجائے گا) (یعنی ہے امت پہلی امتوں کی بہ نسبت کمزورہے، اس کے لئے حشر کی تصویریں زیادہ نہیں بنیں گی۔ تھوڑی ہی بات سے بیہ جلدی سمجھ جائیں گے۔)

### حشرکے بعض مظاہر

حشر میں بعض ایسی مثالیں (مثالی چیزیں) بھی ظاہر ہوں گی جن کے مشاہدے کے لئے تمام روحیں ایک درجے پر ہوں گی۔ مثلاً رسول کریم مُنگاہی آئی ہونے نے بعد جو ہدایت آپ کے ذریعہ دنیا میں بھیلی وہ ایک حوض کی شکل میں ظاہر ہوگی (یعنی لوگوں کو دنیا میں رسول کریم مُنگاہی آئی ہے۔ جتنافیض پہنچا، وہ یہاں پانی کی صورت میں ظاہر ہوگا۔ اور آپ کے فیض یافتہ لوگوں کو اس حوض سے پانی ملے گا۔ یہی حوض کو ثر ہے جو قر آن مجید کی تعلیم سے فائدہ حاصل کرنے کو ظاہر کر تا ہے ) اور انسان کے جس قدر اعمال محفوظ ہیں وہ تر ازو میں سب کے لئے کیسال تو لے جائیں گے۔ اور (پہلے درجہ میں) انعام، اچھے کھانے، اچھے چینے، نہایت خوبصورت عور توں ، عمدہ لباس اور اچھے گھروں کی شکل میں نمایاں ہوگا۔

### نوعی اور شخصی خواہشیں





# شاه ولى الله كا فلسفه عمر انبات ومعاشبات

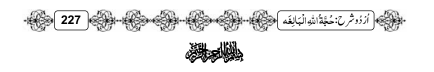
مرتب: شیخ بشیر احمد بی اے تلمید امام انقلاب حضرت مولا ناعبید الله سند هی ؓ

web: www.hikmatequran.org -----
email:hikmatequran@gmail.com

٠٠٠ عُجَدِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهُ الْبَالِغَه

پر صحیح معاشی وا قضادی اصول پر عالمگیر انقلاب کی طرح ڈالی، تاکد دنیاسے اجماعی ظلم دور ہو اور وہ صحیح خدا پر ستی سے روشناس ہو اور اس کیلئے پہلے قرآنی انقلاب کو جو حجاز میں آیا، اپنار جنما بنایا۔

آنَا بَعْدُ بندة ضعيف، بشير احمدوَ قَقَهُ الله لِغَد، بن شيخ الله دين، مرحوم ومغفور لوديانوي، عرض پرداز ہے کہ اس زمانے میں کہ وادیء چین سے ریف مراکش تک اور برفستان ٹنڈراسے ریگزار کالاباری تک بدقتمتی سے کہیں بھی ایس حکومت باقی نہیں رہی جس کا قیام سیج انسانیت کے اصول پر ہو اور ہر جگہ غلط اصول پر نام نہاد جمہوری یا نیم جمہوری حکومتیں پیدا ہو چک ہیں۔ ضروری ہے کہ ایک الی جماعت پیدا کی جائے جو صحیح انسانیت کے اصول پر، جن کی تدوین قرآن تحکیم میں کی گئی ہے، ایک عالمگیر انقلابی حکومت پیداکرے۔ چوکلہ جمارے ملک میں اس کی دعوت سب سے پہلے ججة الاسلام، امام الحكمت، امام ولى الله د بلوى عِشلية نے دى، اس لئے ہمارا فرض تھا کہ سب سے پہلے ہم ہندوستانی ہی اس وعوت پر لبیک کہتے۔ چنانچہ ہمارے بزرگوں نے امام ولی الله دہلوی میشاللہ کی جماعت کی تحریک کوہندوستان کے اندر کامیاب بنانے میں جوسر گرم کوششیں اور جانفشانیال کیں،ان کے ذکرسے تاریخ ہند کے صفحات روشن ہیں۔ لیکن اس زمانے میں اکثر نوجوان اس حقیقت سے بالکل بے خبر ہیں کہ تاریخ ہند میں ان ہندوستانی بزر گوں کا کیا مقام ہے، بلکہ خود ہماری جماعت کے اکثر لوگ بھی اپنے ان بزر گوں کے عظیم الثان کارنامے کو اور اپنے اصحاب فکر کے اس بلند فکر کو فراموش کر کے بید خیال کر بینے بیں کہ حضرت امام الحكمة امام ولى الله دہلوى وَيُشالله صرف ايك فاضل ملائے مسجدى تھے، جنہوں نے کوئی دعوت فکروعمل نہیں دی۔ یازیادہ سے زیادہ وہ ایک اچھے مفسر اور حکیم تھے، جن کی کتابیں عربی مدرسول میں پڑھائی جاسکتی ہیں۔اس لئے ضروری ہے کہ حضرت امام الحکمت کا فکر ان کی کتابوں سے نکال کر دنیا کے سامنے پیش کیاجائے۔اس سلسلے میں پہل اس فاضل اجل، امام انقلاب، ماہر علوم ولی اللی کو حاصل ہے جے دنیاعبید الله سند هیم متللمعلیہ کے نام سے جانتی ہے۔اس نے قرآنی انقلابی تعلیم سے متاثر ہو کر اپنے آبائی دین،اپنے ال باب،عزیز رشتے دار اور آخر میں اسی تعلیم کو سربلندی دینے کے لئے وطن عزیز تک کو خیر باد کہی۔اس نے امام الحكمت، امام ولى الله د بلوى تَحْشَلُهُ كَ فَلْفَ كُوزنده كيا، زنده كياكياس آج كل ك الل عقل کو سمجھانے کے لئے ان کی زبان میں پیش کیا۔اہل وطن اجھی اس کی صحیح عظمت کو نہیں پیچان سکے اور اس بے نفس فاضل بگانہ کے انقلابی کارناموں سے بے خبر ہیں۔ لیکن اہل ہند بالعموم اور



### تمهيد

سب تعریف اس خدائے وحدہ لا شریک کوزیاہے، جس نے انسان کو خلعت وجود بخشااور اسے وحی کے ذریعے سے معاشیات وعمرانیات کے قواعد سکھائے اور اسے خریب پہنچنے کے اصول الہام کئے اور اسے ان علوم کے سبب سے تمام حیوانوں پر فوقیت عطاکی۔ پھر اس کی جلت میں جو باتیں رکھی ہیں ان کی یاد دہائی کرانے کے لئے نبی جیجے۔ جنہوں نے انسانی معاشرے کی اصلاح کی کوشش کی۔ ان سب میں افضل واعلیٰ حضرت محمد مصطفیٰ متالیم المین بھی معاشرے کی اصلاح کی کوشش کی۔ ان سب میں افضل واعلیٰ حضرت محمد مصطفیٰ متالیم المین بھی ہو ایک تو عرب کے قوی نبی بناکر جیجے گئے، تاکہ معظمہ اور اس کے اردگر دکی بستیوں کو معاشی قوموں کی رہنمائی کے لئے بین الا قوای تعلیم اور اس تعلیم کو قیامت تک تمام اقوام پر غالب قوموں کی رہنمائی کے لئے بین الا قوای تعلیم اور اس تعلیم کو قیامت تک تمام اقوام پر غالب کرنے کا منصوبہ (Plan) دے کر جیجے گئے۔ خداوند تعالی کی بے شارر حمتیں اور بر کئیں ہوں آئی اصول پر، جو حقیقت میں انسانیت کے بنیادی اصول ہیں، انقلاب بیا کیااور پھر آپ کے ساتھیوں اصول ہیں، انقلاب بیا کیااور پھر آپ کے ساتھیوں کے اجتماع نے قیصر و کسریٰ کے غلط اقتصادی نظاموں کو برباد کرکے جن کے تحت صحیح خداشا تی امراموش ہو چکی تھی، وہ نمونے کی بین الا قوای حکومت پیدا کرد کھائی، جو رہتی دنیا تک صحیح خداشا تی معاشی اور اقتر ابی (خداشاتی) نظام کا بہترین نمونہ رہے گی۔

خدا کی بہت بہت رحمتیں ہوں ان اصحاب فکر پر جنہوں نے قانون الہی (قرآن کیم) کو انسانی معاشر ات (Societies) میں جاری کرنے کے اصول وضع کئے۔ ان میں سے آخر میں اور بہت بڑاوہ صاحب فکر ہے جسے دنیالمام ولی اللہ دہلوی وَحُدُاللّٰہ کے نام سے جانتی ہے۔ جس نے اس وقت جب دنیا قرآن کو بھول چکی تھی، تعلیم قرآن کی حکمتوں کو اجا کر کیا اور اس تعلیم کی بنا



## علم حدیث اور علم اسر ار دین

اگرچہ ہندوستان میں شیخ عبد الحق میں ہے۔ نمانے سے حدیث کاچر چاہونے لگا تھالیکن اس کے حقیقی فروغ کا دور امام ولی اللہ دہلوی میں اللہ کے عہدسے شروع ہو تاہے۔

حضرت امام نے اول تو موطا کو حدیث کی تمام کتابوں پرتر چیج دی ●۔ دوسرے ان کی دو شرحیں لکھیں۔ عربی میں مسویٰ اور فارسی میں مصفیٰ۔ یہ دونوں طبع ہو چکی ہیں مگر ابھی ان کا اردومیں ترجمہ نہیں ہوا۔

اس کے علاوہ آپ نے بخاری شریف کے ابواب کے عنوان کی حکمت میں ایک رسالہ لکھا جس کانام "شرح تراجم ابواب بخاری" ہے ہیہ حیدر آباد (وکن) میں طبع ہوچکا ہے۔

#### حجة الله البالغه

لیکن اس سلسلے میں آپ کی سب سے معرکہ آراء کتاب "ججۃ اللہ البالغہ "ہے، جو آپ کاشاہ کار ہے۔ سارے اسلامی لٹریچر میں ایک بے نظیر چیز ہے۔ اس میں فلفہ تشریع کاشاہ کار ہور ہے۔ سارے اسلامی المریخ علم اسرار دین پر سیر حاصل بحث ہے اور اس کے اصول وضع کئے ہیں، یہ کتاب دوجلدوں میں ہے۔

#### جلداول

جلداول میں جوبڑے سائز کے ۱۲۳ اصفحات پر مشمل ہے آپ نے فلنے کے بڑے بڑے اصول بیان کئے ہیں۔ شروع میں گیارہ صفحے کے دیباہے میں اس کتاب کی تصنیف کی ضرورت بتائی گئے ہے۔ اس کے بعد سات مجت آتے ہیں۔

• مقدمهالمصفیٰ الْرُورْشِ مَنْ مُعَلِّدُ اللهِ الْبَالِغَدِي اللهِ الْبَالِغُونِ اللّهِ الْبَالِغُونِ الْبَالِغُونِ الْبِيلِيِّ الْبَالِغُونِ الْبِيلِيِّ الْبَالِغُونِ الْبِيلِيِّ الْبَالِغُونِ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِّ الْبِيلِيِ الْبِيلِيِّ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْبِيلِيِّ الْمِنْ الْمِ

ہندوستانی مسلمان بالخصوص اس صابر وشاکر، نفس کش، فقیر منش انقلابی کے کارناموں کا صحیح اندازہ لگانے کے قابل ہو جائیں گے تواس کی پوری پوری قدر پیچانیں گے۔اس وقت انہیں معلوم ہو گا کہ حضرت مولاناعبید الله سند هی وَیُشَالِیْتُ نے ان کو امام الحکمیة، امام ولی الله دہلوی وَیُشَالِیْتُ سے روشناس کراکے ان پر کتنابڑا احسان کیاہے۔

اوراق ابعد اسی استاذ حکمت ولی اللّٰی کے فیض کے ممنون احسان ہیں۔ ان میں جو صحیح ہے، اس کا ثواب ان کی روح پر فتوح اور ان کے اساتذہ کرام کی ارواح مقدسہ کو پنچے اور جہال لغزش فہم و قلم ہوگئ ہو، خدائے رحیم و کریم اپنے نبی اعظم مثل تی امام مثل الدیم اور ان کے جال شار رفقاء کرام کے طفیل معاف فرمائے۔ کیونکہ اس میں عمد کو دخل نہیں۔

وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ شَهِيدٌ؛ وَإِنْ مُعَوْنَا آنِ الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَيدُن وَالصَّلُوةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى وَاللهُ عَلَى مَا نَقُولُ شَهِيدٌ وَالسَّلاَمُ عَلَى اللهُ عَلام مَا نَقِيدِ الكَرِيْم وَ اصْحَابِهِ الْعَظِامِ -



میں اسلامی اصول قانون سازی کی تاریخ پرروشنی ڈالی گئے ہے اور بعض نہایت دلچسپ اور نادر تاریخی حقائق واشگاف کئے گئے ہیں۔

جلد دوم ۲۲۹ صفحات پر مشتمل ہے۔ اس میں ان اصول پر جو جلد اول میں بیان کئے جا کے ہیں ، سارے معتبر و خیر ہ حدیث نبوی منگافین کی تشریح کی گئے ہے اور چ میں جا بجانا در اصول و نکات بیان کئے گئے ہیں۔

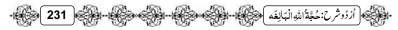
ہندوستان میں مولانا محمد جمال الدین مرحوم مدارالمہام ریاست بھویال کی کو شش اور حوصلہ افزائی سے مولوی محمد احسن صاحب نے نہایت تحقیق ویدقیق کے ساتھ مختلف تسخوں کا مقابلہ کرکے ایک عمدہ نسخہ ۱۲۸۱ھ (۸۲۹ہندی ر ۸۲۹ء) میں تیار کیا۔ جس میں مشکل الفاظ کی تشر سے کے لئے جا بجاحات بھی چڑھائے۔ یہ نسخ پہلے ہندوستان میں اور پھر مصر میں طبع ہوا۔ اس کے بعد مصر ہی میں اس کا ایک عمدہ ایڈیشن چھیا۔ بید دوسر الیڈیشن اب عام طور پر مل جاتا ہے۔ بعض لو گوں نے اسے اردومیں ترجمہ کیا۔ لیکن جو ترجے راقم الحروف کی نظر سے گزرے ہیں، وہ زبان اردو اور اداء مطالب کے لحاظ سے نا قص ہیں اور اس عظیم الثان کتاب کے شایان شان نہیں سمجھے حاسکتے۔

## علم فقه كي خدمت

حضرت حکیم الهند امام شاہ ولی الله د بلوی عملیہ نے فقہ کی خدمت کے سلسلے میں بھی بہت کام کیا۔ ججۃ اللہ البالغہ اگرچہ بظاہر علم اسرار دین کی کتاب ہے، لیکن غورسے مطالعہ کیاجائے تو فقہ کے باب میں بھی اس میں بہت ہی مفید ہا تیں موجو دہیں۔ چنانچہ قسم اول کے مندرجہ ذیل ، ابواب اس ذیل میں خاص مطالعے کے لائق ہیں:۔

(۱) ـ باب ضبط المبم وتميز المشكل ـ

(۲) ـ باب السير ـ



مبحث اول

مبحث اول میں اس امر پرروشنی ڈالی گئے ہے کہ انسان کیوں اپنے افعال واعمال کاجواب دہ ہے اور اس کے اعمال کے نتائج کس طرح نگلتے ہیں۔

مبحث دوم میں انسان کی زندگی کے دونوں پہلوؤں ( ایعنی موت سے پہلے اور موت کے بعد ک زندگی) میں اُس کے اعمال کے نتائج پرروشی ڈال گئ ہے۔

مجث سوم میں انسان کی موجودہ زندگی کی تدنی ترقی کے مدارج اور اس کے اصول بیان

محث چہارم میں اس بات پر بحث کی گئ ہے کہ ان اصول کے مطابق جو پہلے مبحثوں میں آ چے ہیں، سعادتِ انسانی کیاہے؟

مبحث پنجم میں نیکی اور بدی کے اصول پر روشی ڈالی گئے ہے۔

مبحث ششم میں سیاست ملی پر بحث کی گئے ہے۔

مجث بفتم میں و کھایا گیاہے کہ حضرت محدرسول الله مَاللَّيْكُم كا قوال سے قانون كس طرح بنائے ماتے ہیں۔

اس کے بعد ۲۲ صفحات کے قریب ایک تتے کے لئے مخصوص کر دیئے گئے ہیں، جن



الانتباه في سلاسل اولياءالله

یہ بھی فارس میں ہے۔اس کے حصہ اول میں صوفیاء کے طریقوں کی تفصیل بیان کی گئے ہے۔ القول الجمیل فی بیان سواء السبیل

یہ عربی میں ہے۔ اس میں تصوف کے ان طریقوں کا بیان ہے، جو ہندوستان میں رائج ہیں۔ ہندوستان میں متعدد بار طبع ہو چکا ہے۔ اردوتر جمہ بھی موجود ہے۔

الطاف القدس

یہ بھی فارس میں ہے۔اس میں تصوف کے اصول بیان کئے گئے ہیں۔ یہ نہایت مفید رسالہ ہے،اردومیں ترجمہ ہوچکاہے۔

ان کے علاوہ "تفہیمات الہی" جلد اول اور جلد دوم میں بھی تصوف کے جستہ جستہ مضامین آتے ہیں، جولپنی لین جگہ بے حد مفید ہیں۔

حضرت مولاناعبيد الله سندهى وشالله فرماتي بي كه:

" بخلی الی کی تشریح سیحف کے لئے امام صاحب کارسالہ "سطعات" کا پڑھنالازم ہے اور ادراک انسانی کے تنوع کی حقیقت معلوم کرنے کے لئے "الطاف القدیں "کامطالعہ ضروری ہے اور اسلام میں فلسفہ کاریخ سیحف کے لئے "معات" کامطالعہ کرناچاہئے اور صوفیاء کے طریق کی تفصیل "انتباہ فی سلاسل اولیاء اللہ" (حصہ اول) میں دیمنی چاہئے۔ شاہ صاحب نے اپنے والمہ ماجد سے جس طرح "طریقہ" حاصل کیا اس کی تفصیل "القول الجمیل" میں ملے گی۔ شاہ صاحب کے والد صاحب اور چچاشیخ ابوالرضا محمد مُراثالة کے سوائے حیات، جن کوشاہ صاحب کے فلسفے اور تصوف کی روح کہناچاہئے" انفاس العارفین "میں مذکور ہیں۔"

ایک اور جگه فرماتے ہیں کہ:

" حکمت ولی اللّٰبی میں بیر رسالے ابتدائی قاعدوں (Primers) کے طور پر پڑھائے جاتے ہیں۔ اس کے بعد امام ولی اللّٰد کی حکمت شروع کی جاتی ہے "۔ (دیاچہ ہمات، مطبوعہ بیت الحکمت، لاہور)



- (س)-باب اسباب اختلاف الصحابة والتابعين في الفروع\_
  - (م)-باب اسباب اختلاف مذابب الفقهاء
  - (۵)\_باب الفرق بين ابل الحديث واصحاب الرأى
- (٢) ـ باب حكاية : حال الناس قبل المأة الرابعة وبعد ها ـ

اس کے بعد قتم دوم میں جا بجا فقہی مسائل پر نہایت د گنشیں بحثیں موجود ہیں، جن کے ساتھ حکمت بھی شامل کر دی گئی ہے۔

فقہ کے متعلق حضرت علیم الهندنے ایک مخضر رسالہ"الانصاف فی سبب الاختلاف"
کھی لکھاہے، جس میں حضرت نبی اکرم مُنَّا اللَّهِ اللَّا کے زمانے سے لے کر پانچویں صدی ہجری
(بار ھویں صدی عیسوی) تک حدیث کی کتابوں کی تصنیف و تالیف اور فقہ کے مختلف مسلکوں
کے وجود میں آنے پر بحث کی ہے۔ یہ کتاب عربی میں ہے، اس کا اردو میں ترجمہ ہوچکا ہے۔

### تصوف كي خدمت

تصوف کے موضوع پر بھی حضرت کیم الہندنے اپنی مخصوص طرز پر بعض رسائل لکھے ہیں۔ اس ذیل میں آپ کے مندرجہ ذیل رسائل بہت زیادہ شہرت حاصل کر بھے ہیں:

سطعات

یہ فارسی میں ہے اور اس میں مجلی الہی کے مسئلے پر نہایت سیر حاصل بحث ہے۔اس کا اردو میں ترجمہ ہوچکا ہے، لیکن ابھی طبع نہیں ہوا۔

بمعات

یہ بھی فارسی میں ہے۔اس میں صوفیاء کے مختلف طریقوں کابیان ہے اوران کی تاریخ دی گئے ہے۔ نیز فلسفہ اُخلاق پر دوّانی وغیرہ کے طریقے سے ہٹ کرنٹی طرز اور نئے اصول پر بحث کی گئے ہے۔ گئی ہے۔



امام صاحب نے ان دونوں باتوں پر اپنی نادر اور بے نظیر تصانیف" الخیر الکثیر" اور "البدورالبازغه" میں بحث کی ہے۔ بلکه "ججة الله البالغه" کا حصه اول بھی انہی بحثوں پر مشتمل ہے۔ "تقہیمات البیه" (ہر دوجلد) میں بھی جا بجا یہ مباحث آتے ہیں۔ یہ کتابیں نہایت غور سے پڑھنے کے قابل ہیں۔ خیر کثیر، بدور بازغه اور تقہیمات کا اردوتر جمہ ابھی تک نہیں ہوا۔ پہلی دو کتابیں تو عربی میں بیں اور تیسری کتاب کا پچھ حصہ فارسی میں اور پچھ عربی میں ہے۔



### تاريخ

کسی فلفے اور مسلک فکر کے صحیح ہونے کا ثبوت اس کے سواکوئی نہیں ہوسکتا کہ اس کے ذریعے جو نظری نتائج نکالے جائیں، وہ خارج میں انسانی زندگی میں نظر آ جائیں۔ حضرت امام ولی اللہ دہلوی عُشافیہ نے جو فلسفہ مرتب کیا، اس کے مطابق تاریخ عالم پر بھی نظر ڈالی اور ائمہ فکر (Leaders of Thought) یعنی انبیاء کرام کی تاریخ اس طرح لکھی کہ وہ سب ایک فکر کٹیاں معلوم ہوتے ہیں اور ان کی ترتیب میں ایک فکری سلسلہ اُر تقاء نظر آ تا ہے۔ یہ نظیر بحث ان کی تصنیف "تاویل الاحادیث" میں ہے جو اصل میں توفارس میں ہے، مگر جس کا اردومیں بھی ترجمہ ہوچکا ہے۔

اس سلسلے کی سب سے ترقی یافتہ چیز قر آن تھیم کی تعلیم ہے، جو بین الا قوامی درجے کی ہے۔ اس نے د نیامیں کیاکام کیااور عمل میں آکر کیاشکل اختیار کی، اس کی مفصل تاریخ "ازالة الخفاء" میں مرتب کی گئے ہے، جو فارس کی ایک ضخیم کتاب ہے۔ یہ بھی مولوی جمال الدین مدار المہام ریاست بھویال کی کوشش اور مولوی مجمد احسن کی تھیجے سے بریلی کے مطبع صدیقی سے طبع ہو کر شائع ہوئی۔ اس کا بھی اردو میں ترجمہ ہو چکا ہے۔ مگر ابھی ایک عمدہ مستند ترجمے کی ضرورت باقی ہے۔

### فكسفه

حضرت حکیم الہند امام شاہ ولی اللہ دہلوی وَخَاللہ کا فلسفہ دو حصوں پر مشتمل ہے: (۱)۔ارتفاقات یعنی انسان کی معاشی اور معاشر تی زندگی کابیان۔ (۲)۔اقترابات یعنی انسان اور خدا کے در میان تعلق کابیان۔

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



حضرت امام الہند کی تصنیفات کے مطالع سے ان کی انقلابی تحریک کے مندرجہ ذیل اصول سمجھ میں آتے ہیں:

(۱)۔ قرآن کیم ایک بین الاقوامی نظام کا حامل ہے، جوانسانیت عامہ کے لئے ایک مستقل اور موئر بالذات حکمت عملی پیش کر تاہے۔ اس کے نفاذ کے لئے کسی خاص زمانے یا کسی خاص قوم یا زبان کی قید نہیں۔ جس زمانے میں کوئی قوم اس کے پیدا کردہ انقلاب سے روگروانی کرکے ارتجاع (Reaction) میں مبتلا ہوجائے اس زمانے میں کوئی جماعت قرآن کسیم کے اصول پر عمل کرکے انقلاب برپاکرسکتی ہے اور کامیاب ہوسکتی ہے۔ اس انقلاب کی بہترین مثال وہ ہے جو حضرت محمد رسول الله مَنْ الله عَنْ الله مَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ

(۲)۔معاشی اوغی فی کسی اجھاع انسانی کی خرابی کاسب سے بڑاسب ہوتی ہے۔اس حالت کی اصلاح کے لئے انقلاب آتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہو تاہے کہ اوغی فی دور ہو جاتی ہے،ہر شخص کی معاشی ضرور تیں پوری ہونے گئی ہیں اور خدا پر ستی کے لئے وقت اور مہلت مل جاتی ہے۔

حضرت کیم الہند امام ولی اللہ دہلوی وَرِ اللہ علیہ عدال اللہ اللہ دہلوی وَر اللہ علیہ اللہ کے سبسے بڑے دہ نما ہیں۔ چانچہ وہ خود بھی مدعی ہیں کہ انہیں خداتعالی نے اس دورِ حکمت (Scientific Age) کا امام مقرر کیاہے ۔ آپ ار تجاعی نظام کو توڑ کر عادلانہ نظام قائم کرنا اور اس کے لئے ایک منظم جماعت تیار کرناچاہتے ہیں ۔ آپ کے انقلابی نظر یے کاعنوان قک کل نظام (ہر ایک بوسیدہ نظام کی بربادی ) ہے۔ اس کے لئے آپ حسب ضرورت لڑنا بھی ضروری سجھتے ہیں۔ آپ اس انقلاب کامر کرد الی کو قرار دیتے ہیں ۔ آپ اس انقلاب کامر کرد الی کو قرار دیتے ہیں ۔ چنانچہ آپ اور آپ کے فرزند جلیل حضرت امام عبدالعزیز وَرُ اللہ کامر کرد الی پیدا کردہ جماعت نے ایک مرتبہ انقلاب کانہایت شاندار نمونہ قائم کر کے دکھادیا۔ گرناساز گار حالات اور ساتھیوں کی غلطیوں کی وجہ سے جلد ہی ٹوٹ گیا ہے۔ لیکن ان کا فکر اب تک زندہ ہے اور ایک جماعت اب تک اس فکر پر کام کر رہی ہے۔



## امام ولى الله اور انقلاب

" محض لوٹ مار کرنے کے لئے مرنے کی تیاری کرلی جائے تو اسے انقلاب نہیں کہتے۔ انقلاب کے لئے پہلے ایک امر حق معین کرنا ضروری ہے۔ پھر اسے کسی خطہ زمین میں جائے گیر کرنے کے لئے جدوجہد کرنالازم ہے۔ اس امر حق کو کسی جگہ قائم کرنے کے لئے جدوجہد میں جان و مال سب پچھ قربان کردینے کا نام انقلاب ہے۔ " (امالی مولاناعبید اللہ سندھی تی شائد سا ساما)

امام ولی الله دہلوی عین انقلیمات کا تمام تررنگ قر آن تھیم کی پیروی میں انقلابی ہے۔ اگر انقلاب سے مرادیہ ہے کہ کسی تحریک کا ایک نصب العین ہو، اس کے لئے لڑنے مرنے والی جماعت ہوا ور اس کا ایک نظام عمل (پروگرام) ہو، تو یہ سب چیزیں حضرت امام کی تعلیمات سے صاف طور پر سمجھ میں آ جاتی ہیں۔

ان ك نزديك انقلاب كانصب العين قرآن حكيم كى يه آيت ب:

هُوَ الَّذِئِ آَرُسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ \* وَلَوْ كَمِهَ الْمُشْرِكُونَ (تَبِهِ) الْمُشْرِكُونَ (تَبِهِ)

(خداوند تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمر مَنَّالِثَیْرَ کو ہدایت اور قانون دے کر اس لئے بھیجاہے کہ وہ اسے تمام دینوں پر غالب کرے۔خواہ مشرک لوگ اسے نالپنند ہی کیوں نہ کریں) (ازالہ: الخفاء مقصد اول ص۳۳)

اس تعلیم کوغالب کرنے والی سوسائٹی عدم تشدد کی پابندی سے پیدا ہوتی ہے، جسے حضرت امام"فیوض الحرمین" میں خلافت ِباطنہ قرار دیتے ہیں۔

لا تحریم عمل خود قر آن تحکیم بیان کر تا ہے۔ جہاں کسی جزوی معاملے میں اس کتاب عظیم سے یااس پر عمل کرنے والے اولین انقلابوں کے عمل سے جنہوں نے جاز میں کام کیا، کوئی روشنی براہ راست نہ مل سکے، وہاں سوسائٹی کے لیڈر خود مناسب راہِ عمل تلاش کریں گے۔

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> تفهيمات الهيه ، جلد دوم ، ص ۱۳۳

<sup>©</sup> تفهيمات البهيه، جلد اول ص١٢٠

<sup>🗝</sup> ججة الله البالغه، جلد اول ص٠٥

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> اس کا خاتمہ اس معرکہ سے ہواجو اس۸ ہندی را ۱۸ساء میں بالا کوٹ میں پیش آیا۔



ا) ارتفاقات معاشیه۔

٢) ارتفا قات الهيه

### ا) ارتفا قات معاشیه

انسان کو کھانے پینے، رہنے سہنے کے سلسلے میں جو مشکلات پیش آتی ہیں، ان کے حل کے طریقوں کانام اِدْ تفاقاتِ مَعَاشِیّه ہے۔

### عقل انسانی کامقام

اس اجمال کی تفصیل ہے ہے کہ انسان اکثر حیوانات کی بہ نسبت بہت کرور ہے۔ چنانچہ ہاتھی اور شیر کی بدنی قوت، باقوٹر ہے اور ہرن کی رفقار، کتے کی سونگھنے کی قوت، بازکی دیکھنے کی طاقت اور زرافے کی سننے کی قوت انسان کی ان قوتوں سے کہیں زیادہ ہے۔ اب سے چندلا کھ سال ادھر کرہ زمین پر دیوزاد Dinosaur کی قتم کے حیوانات پائے جاتے ہے۔ ان کے مقابلے میں انسان اتنا چھوٹا تھا، جتنی انسان کے مقابلے میں چڑیا۔ بایں ہمہ وہ بڑے بڑے حوانات فناہوگئے۔ لیکن حضرت انسان اب تک نہ صرف زندہ ہے، بلکہ ہر زمانے کی موجود سلل کے بڑے بڑے جانوروں پر غالب رہاہے اور بعض کو قابو میں لاکر کام بھی لیتارہاہے۔ خیانچہ وہ اب برما اور وسطی افریقہ میں ہاتھی سے، ہندوستان اور دوسرے ملکوں میں گھوڑے حضر انوں میں اونٹ سے نہایت آشتی سے کام لے رہاہے۔ اس کامطلب ہیہ ہے کہ انسان میں ان حواس کے علاوہ، جن میں وہ دوسرے حیوانوں کا شریک ہے، ایک ملکی نور بھی موجود ہے، حصر انوں میں اونٹ سے نہایت آشتی سے کام لے رہاہے۔ اس کامطلب ہیہ ہے کہ انسان میں جسے عقل کہتے ہیں۔ یہ انسان کی جسمانی کمیوں کونہ صرف ان حواس کے علاوہ، جن میں وہ دوسرے حیوانوں کا شریک ہے، ایک ملکی نور بھی موجود ہے، جسمانی کمیوں کونہ صرف بیوراکر تاہے بلکہ اسے حیوانات تو حیوانات، کا نات کی (شاید) ہرشے پر فوقیت دیتا ہے۔

#### آلات كااستعال

انسان کی اس ذہنی برتری کا نتیجہ یہ ہے کہ دنیا میں زندگی بسر کرنے کے سلسلے میں جہال پہنچ کر حیوان ٹہر جاتا ہے انسان دہاں سے بھی آگے بڑھتا ہے۔ چنانچہ عام حیوانوں کی طرح انسان بھی غذاکے لئے بعض چیزوں کا محتاج ہے۔ یہ چیزیں قدرت الہید نے اس کی پیدائش سے



### بحث ِارتفاقات

## انسان کی ترنی ترقی کی منزلیں

### ارتفا قات سے کیامر ادہے؟

انسان اس دنیایس زندگی بسر کرتاہے تواسے دوقتم کی دقتیں پیش آتی ہیں:

ا)۔وہ اپنے روز مرہ کے کام میں بعض رکاوٹیں پاتا ہے۔ مثلاً کسی وزنی چیز کو ایک جگہ سے اٹھا کر دوسری جگہ لے جانے کی حاجت ہوتی ہے۔ کسی بھاری وزن کو اوپر اٹھانے کی ضرورت پڑتی ہے۔

۲)۔ زندگی کے مسلوں پر غور کر تاہے تواسے بعض گھیاں سلجھانی پڑتی ہیں۔ مثلاً حیات کیا ہے؟ انسان کی زندگی کا مقصد کیا ہے؟ کیا انسان مرکز ہمیشہ کے لئے فناہو جاتا ہے؟ سوسائٹی کے نظام میں جوبگاڑ پیداہو گیا ہے اس کے کیا اسباب ہیں؟ وغیرہ۔

عقلندلوگوں نے ان مشکلات کے آسان حل دریانت کئے ہیں اور دریانت کرتے رہے ہیں۔ معاثی اور فری مشکلات پر آسانی سے عبور حاصل کرلینے کے ان طریقوں کو" اِڈتِفَاقَات"یا" مَرافق"کہتے ہیں۔

### إر تفاقات كى دوقتمين

ارتفاق کامادہ رفق ہے، جس کے معنی نرمی یانرمی سے کام لینے کے ہیں۔ اس کامطلب یہ ہے کہ انسان کے فائدے کی جتنی چیزیں ہیں، وہ کا نئات میں موجود توہیں، لیکن وہ انسان کے فود بخود کام نہیں آتیں۔وہ"سرکش"اور" باغی "ہیں۔انسان کو انہیں رام کر کے نرمی کے ساتھ کام لینا پڑتا ہے۔ ایسے ہی دنیا پر سوچ بچار کرنے کے سلسلے میں جو مشکل گھیاں سامنے آتی ہیں، وہ رفتہ رفتہ سوچنے ہی سے کھلتی ہیں۔اس طرح ارتفاقات کی دوقت میں بن گئی ہیں۔

بہتر بنتے گئے۔ چنانچہ ہزاروں سال پہلے کی انسانی بستیاں کھودی گئیں، توانسانی ہڑیوں اور پنچروں وغیرہ کے ساتھ پھر یادھات کے آلات بھی دستیاب ہوئے ہیں، جن سے لوگ کام لیتے تھے۔ ان کھدائیوں میں ثابت ہوا کہ پہلے زمانے کے لوگوں کے مقابلے میں پچھلے زمانے کے لوگوں کے مقابلے میں پچھلے زمانے کے لوگوں کے پاس زیادہ ترقی یافتہ آلات تھے۔ اب توانسان نے آلات کے استعال میں بے انتہاتر قی کرلی ہے۔ عظیم الثان کلیں اور نہایت پیچیدہ اور نازک آلات بن گئے ہیں، جن کی مددسے تھوڑی قوت و محنت اور تھوڑے مواد (Material) کے استعال سے نہایت کم وقت میں بہت بڑے بڑے نتائج حاصل کئے جاسکتے ہیں۔

### اجتماع كااستعال

انسان کا یہ خاصہ بھی ہے کہ وہ اپنے ذہن میں ایسے کام کا نقشہ سوچتا ہے، جیسے پل بنانا،
پہاڑوں سے دھا تیں نکالنا یا سوسائی میں اچھی با تیں ران کرنا۔ اگر وہ ایسی کسی بات کو اکیلا پائیہ
بخکیل تک پہنچانا چاہے تو اسے سیکڑوں برس لگ جائیں اور بے حد محنت کرنی پڑے۔ اس لئے وہ
دوسروں کو بھی اس کام میں شریک کرنے کی کوشش کر تا ہے۔ وہ اس مقصد کے لئے سمجھدار
لوگوں سے بحث کر تا ہے۔ طرح طرح سے پروپیگٹڈ اکر تا ہے۔ رفتہ رفتہ اس کا نظریہ زیادہ
صاف اور عام طور پر قابل قبول ہو جاتا ہے اور لوگوں کا ایک گروہ اس کے ساتھ مل کر کا کرنے
کو آمادہ ہو جاتا ہے۔ اکثر لوگ اس نظریے کی تنجیل کے لئے اپنی زندگیاں وقف کر دیتے ہیں۔
اسے اجتماع کہتے ہیں۔ یہ اجتماع کسی کام کو جلد پایہ سنجیل تک پہنچانے میں اسی طرح مؤثر ہو تا
ہے جس طرح مشین اور آلات۔

غرض دنیا کے بڑے بڑے عقلند آدمی آلات اور اجتماع سے کام لے کر تھوڑے وقت اور تھوڑی محنت و قوت کے صرف سے زیادہ نتائج حاصل کرنے کے طریق آنے والی نسلوں کے لئے چھوڑ جاتے ہیں۔ ان طریقوں کو" اِڈ تَفَاقَاتِ مَعَاشِیَّه" کہتے ہیں۔ حضرت امام ولی اللّٰہ کے نزدیک انسان کی دنیاوی زندگی ان ارتفاقات ہی سے پایہ جمیل کو پہنچتی ہے۔ تفصیل آگے آتی ہے۔

الزووشرى: خُمَّةُ اللهِ الْمَالِغُهِ عَلَى اللهِ المِلْمُلِي المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلِي

پہلے ہی پیدا کرر کھی ہیں۔ اور ان کی تخلیق میں انسان کا کوئی ہاتھ نہیں۔ مثلاً انسان پانی پتاہے اور کھل نہیں کھل کھا تاہے۔ ان کی پیدائش میں انسان کی عقل و حکمت اور محنت وصنعت کا کوئی دخل نہیں ہے۔ لیکن انسان جب دیکھتاہے کہ کسی چیز کو اپنی طبعی قوت سے حاصل نہیں کر سکتا، تو خدا تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی دوسری چیز وں کو اپنے مقصد کے حاصل کرنے کا ذریعہ بنا تاہے۔ مثلاً وہ کسی در خت کی بلند شاخ پر ایک پھل لگا ہوا دیکھتاہے، جس تک اس کا ہاتھ نہیں پہنچ سکتا، وہ ڈھیلا اٹھا کر مار تاہے، پھل نیچ آگر تاہے اور وہ اٹھا کر کھالیتا ہے۔ یہ آلے کا استعال ہے۔

پھر وہ مجھی ڈھیلا بھی نہیں پاتا۔اب اس کی عقل ایک اور طریق کی رہنمائی کرتی ہے۔وہ کسی درخت کی ایک لجبی ٹہنی توڑ کر اس کا ایک سر اہاتھ میں تھامتاہے اور دوسر اسر الپھل تک پہنچا تاہے اور اس طرح اپنی طبعی قوت وہاں تک پہنچا کر پھل گر الیتا ہے۔یہ بھی آلے کا استعال ہے۔ آلات کے استعال میں انسان تمام حیوانات پر فائق ہے۔اس میں انسان نے جہاں تک ترقی کی ہے اور کر سکتاہے، حیوانات اس کالا کھوال حصہ بھی نہیں کر سکتے۔

## انسان كى دوتعريفيس: شاهر فيع الدين كى تعريف

بعض حماء نے انسان کی تعریف حیوان ناطق سے کی ہے۔اس کامطلب میہ کہ وہ سوچ سمجھ سکتاہے اور سوچ بچار کے متائج فصیح کلام کے ذریعے سے ظاہر کر سکتاہے۔اسی سے علوم پیدا ہوتے ہیں۔ حکماء کے ایک اور گروہ نے انسان کی تعریف میہ کی ہے کہ وہ حیوان جو آلات استعال کرتاہے۔اس سے انسانی صنعتیں پیدا ہوتی ہیں۔

تعجب کی بات ہے کہ شاہ رفیع الدین و عشاہ الائمہ امام ولی الله محدث دہلوی ؟ نے الدین تصنیف " تحمیل الاذہان "میں انسان کی جامع تعریف یہ کی ہے:

"وَمَايَتَفَكُّرُويَهُنَاءُ بِالْا لَاتِ اِنْسَانَا ٱرْضِيَّا"

لین جوسوچتاہے اور آلات سے اشابنا تاہے، انسان ارضی ہے۔

اسی طرح ہر روز انسانی ضرور تیں بڑھتی گئیں اور نئی نئی حاجتوں کے بچر اکرنے کے نئے استعال ترقی کرتا گیا اور آلات بھی بہتر سے

🗨 ويمكيل الاذبان "باب ثالث (نسخر اللي ،كتب خاند مدرسه دار الارشاد، كو ته يير جهند اصلع حيدرآبادسده)



جس طرح آلات سے کام لینے سے محنت کم اور پید اوار زیادہ پر تی ہے، ویسے ہی ایک عموی ارتفاقی جماعت میں کام کرنے سے فرد انسانی کی قیمت بہت براھ جاتی ہے اور خداشا سی کاراستہ بھی آسان ہو جاتا ہے۔ اگر معاشی ارتفاقات کی طرح ارتفاقات الہید کاسلسلہ بھی انسانوں میں قائم نہ ہو تا تو وہ بھی بھی عقل کے مطابق اطمینان کے ساتھ خدا کو نہ مان سکتے اور وہ بے حساب ترقی سے محروم رہ جاتے۔ انسان اپنے معاشی ارتفاقات میں بصیرت سے کام لے کرترقی کرے تو ارتفاقات الہید کی وہ باتیں ،خوداس کے توار تفاقات الہید کی وہ باتیں ،خوداس کے مشاہدات میں آ جائیں گی اور وہ ارتفاقات الہید کو بھی انسان کی اجتماعی ترقی کا بے حد ضروری حصہ یائے گا۔

### انسان کی فوقیت حیوانات پر

جس طرح حیوان کھانے پینے، نسل بڑھانے اور سردی گرمی اور میند دھوپ سے بچنے کے
لئے مسکن بنانے کا محتاج ہے، ای طرح انسان بھی ان باتوں کا محتاج ہے۔ ان باتوں ک
سوچنے میں ہر ایک انسان کی شخصیت (Personality)کام نہیں کرتی۔اگر ایساہو تا توہر ایک
انسان اپنی اپنی ضرور توں کا حل الگ الگ طریقے پر سوچتا اور ایک بات پر کسی کا اجتماع نہ ہو تا۔
حقیقت یہ ہے کہ سب انسانوں میں ایک قدر مشترک ہے اور وہ انسانیت (Humanity)
ہے۔ وہی ہے جو ایک ضرورت کا سب افراد سے کم و بیش ایک ہی جیسا حل کر اتی ہے۔ اس
مشترک جو ہر کانام نوعی تقاضا (Specific Tendency) بھی ہے۔ یہ نوعی تقاضا ہمیشد ایک
ہی رہتا ہے اور ایک بی رہے گا۔

الم ولى الله دوبلوى عين انسان اور دوسرے حيوانات ميں دوقتم كے فرق كى توضيح كرتے ہيں: ظاہرى اور باطنى

۱) ظاہری فرق

ظاہری فرق توبیہ کے انسان سیدها کھڑا ہو تاہے، سوچ سمجھ کربا قاعدہ فقروں میں بات



#### ٢) ارتفاقات الهيه

لفظ "ارتفاق" پر غوکیا جائے، تو یہ اس حقیقت کو بھی واضح کرتا ہے کہ انسان اپنے لئے کوئی چیز نیست سے ہست نہیں کر سکتا، بلکہ اپنی عقل اور محنت سے کام لے کر خد اتعالیٰ کی پیدا کی ہوئی چیز وں کو اپنے گر دجع کر کے ان سے مناسب کام لے سکتا ہے۔ وہ جو اب جو ان بیادہ مفید اور زیادہ دقیق چیزیں رام کر تا جاتا ہے، اس کے دل میں خود بخو دیہ خیال آتا ہے کہ وہ اس قدرتی نظام کاراز معلوم کرے، جس میں وہ گھر اہوا ہے۔ وہ اپنے اردگر دب شار چیزیں پاتا ہے، وہ ان کو رام کر کے کام لینے کی کوشش کرتا ہے تو ان سب کو ایک خاص نظام میں جگر اہوا پاتا ہے۔ مثلاً محموس چیزیں اپنی شکلیں قائم رکھتی ہیں۔ ان کا جم نہیں بدل سکتا۔ ما تعات اپنا دباؤخاص قاعدوں کے ماتحت چاروں طرف منتقل کرتے ہیں۔ حرارت سے مادہ پھیلتا ہے، جس کے خاص قاعدوں کے ماتحت چاروں طرف منتقل کرتے ہیں۔ حرارت سے مادہ پھیلتا ہے، جس کے خاص قوانین ہیں۔ غرض انسان یہ سب با تیں دیکھ کر سمجھتا ہے کہ اس نظام کا کوئی منبع ضرور ہے۔ چنانچہ سربر آوردہ یورپ سر جیمز جیمز جینز (Sir James Jeans) ذبین انسانی پر بحث کرتے ہیں کہ:

"The Universe can beat be pictured although very imperfectly as consisting of pure thought, thought of what, for want of a better word we must describe as a mathematical Thinker." (Outline of Modern Belief" Vol. III, p 784)

"بس كائنات كى ناقص سى تصوير ان الفاظ ميس تحيينى جاسكتى ہے كہ يد سى كے فكر خالص كى بنى ہوئى ہے۔ چونكہ اس فكر كے لئے ہميں كوئى وسيح المعنى جامع لفظ نہيں ماتا، مجبور أاسے رياضى دان مفكر كہنا پڑتا ہے۔"

ایک قدم اور آگے بڑھاکر جینز (Jeans) کہتے ہیں کہ:

"The Universe has been designed by the Great Architect of Universe." (Ibid)

(اس کائنات کانقشہ معمار اعظم کا تجویز کر دہ ہے)

غرض اعلی دماغ والے لوگ کا کنات کے نظام کو سجھنے اور اپنے خیالات کو زیادہ صاف کرنے میں عمریں صرف کرتے رہے ہیں اور سوچ بحیار کے نہایت فیمتی نتائج اپنے بعد آنے والی



### (۱)۔رائے کی (Public Weal) کا تصور

ایک حیوان جب کوئی حرکت کرتا ہے تو وہ یا تو اپنے لئے کسی نفع حاصل کرنے کی خاطر کرتا ہے یا کسی ضرر سے بیخے کی غرض سے۔ وہ نفع یا تواس کے سامنے ہوتا ہے یا پچھ عرصے کے بعد حاصل ہونے والا ہوتا ہے۔ مثلاً وہ پانی پینا چاہتا ہے، تواٹھ کرپانی کے مقام پر جاتا ہے اور پانی پیلا ہے۔ بھوک لگتی ہے، تو گھاس وغیرہ چرلیتا ہے یا شکار مار کر کھالیتا ہے۔ بعض او قات بعض حیوانات جیسے شہد کی مھی، دیمک، چیونٹی وغیرہ آئندہ کے لئے بھی خوراک وغیرہ کا ذخیرہ کر لیتے ہیں۔ لیکن انسان کی فطرت ان سے بلند تر ہے۔ وہ ایسے کام بھی کرتا ہے۔ جن سے اس کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچے (بلکہ خواہ نقصان پنچے) لیکن اس کے ابنائے نوع کوفائدہ ضرور پنچ کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچے (بلکہ خواہ نقصان پنچے) لیکن اس کے ابنائے نوع کوفائدہ ضرور پنچ کی ذات کوفائدہ پنچے یانہ پنچ (بلکہ خواہ نقصان پنچے) لیکن اس کے ابنائے نوع کوفائدہ ضرور پنچ کی دات ہے۔ اس میں اسے بہت تکلیف اٹھائی پڑتی ہے۔ بایں ہمہ وہ کوشش کرتا ہے اور بھی بھی ایسے کام کرتا ہے جن کا نتیجہ اسے برسوں بعد ملتا ہے یام نے بعد ملنے کی توقع کرتا ہے۔ اس قسم کے کام کوئی حیوان نہیں کرتا ور دیم کرتا ہے۔ اس قسم کے کام کوئی حیوان نہیں کرتا ور دنہ کر سکتا ہے۔

ایسے ہی حیوان اپنے اور اپنے بچوں کی حفاظت کی خاطر جان دے سکتا ہے ، جیسے مرغی اپنے چوزوں کی حفاظت کرتی ہے۔بندریا اپنے بچوں کی خاطر لاتی ہے۔لیکن کوئی حیوان یہ نہیں کر سکتا کہ کسی شہریا ملک میں کوئی اچھانظام قائم کرنے کی خاطر اپنی جان دے۔

انسان اپنے اخلاق اور علم کی پنجیل کے لئے بھی کوشش کر تاہے، جس سے اجماع انسانی کو فائدہ پنچانامقصود ہو تاہے۔ مگر کوئی حیوان ایسانہیں کر سکتاہے۔

ایسے ہی انسان ایسے اعمال بھی کر تاہے جن سے اس کی عزت اور ہیبت دوسرے انسانوں کے دلوں میں بیٹھ جائے۔ بیہ بھی کوئی حیوان نہیں کر تا۔

### (Aesthetic Taste) دون جمال (۲

حیوان ایسا کھانا کھا تاہے اور ایسامسکن بناکر رہتاہے جواس کی فقط ضرورت پوری کرتاہے۔ مثلاً بیل گھاس چرلیتاہے۔شیر کس بیل کومار کر کچاہی کھاجا تاہے۔چڑیاں تنکے جمع کرکے گھونسلے بنا لیتی ہیں اور بھیٹریے زمین کھود کر بھٹ بنالیتے ہیں۔ مگر انسان صرف "گزارہ" نہیں کرتا، بلکہ وہ ہر کرسکتا ہے، اس کی جلد بالوں سے نسبتاً پاک ہے۔ اس کے مقابلے میں مثلاً گھوڑا ہے، جو سیدھا کھڑا نہیں ہوسکتا، بلکہ چاروں پاؤں پر جھکا ہوا ہے۔ وہ صرف ہضنا سکتا ہے۔ انسان کی طرح کلام نہیں کرسکتا اور اس کی ساری جلد پر بال ہیں۔ یہی حال دوسرے جانوروں کا ہے۔ یہی حال ہر ایک انواع حیوانات کا ہے۔

### ۲)\_باطنی فرق

انسان اور حیوانات میں اوراک اور تلاش معاش کی طرف رہنمائی کے سلسلے میں بھی بہت فرق ہے۔ یہ دونوں باتیں انسان میں بہ نسبت دوسرے حیوانوں کے بہت زیادہ یائی جاتی ہیں۔

حیوانوں کو فطرت نے بعض باتیں سکھائی ہیں، جن کے مطابق وہ کام کرتے ہیں۔ مثلاً شہد کی مکھی کو جبلی طور پر الہام ہوا کہ یوں پھول پھول اڑکر شہد جمع کرے۔ یوں مسدس شکل کے گھر وں کا چھتہ تیار کرے اور پھر سب کھیاں مل کر رہیں اور ایک ملکہ کے ماتحت کام کریں۔ بعض باہر سے شہد جمع کرکے لائیں۔ بعض چھتے کے اندر رہ کر حفاظت کریں اور ملکہ کے بچوں کی فدمت کریں۔ ایسے ہی چڑیا کو طبعی الہام ہوا کہ نرومادہ مل کرکسی او چی جگہ گھونسلہ بنائیں۔ اس میں انڈے دیں اور پھر انہیں سئیں۔ جب ان کی مدت معینہ ختم ہوجائے، تو ان میں ٹھو تگیں مار کر توڑ ڈولیس تا کہ نے باہر نکل آئیں۔ پھر ان بچوں کو چو گادے کر پرورش کریں۔ اور یہان تک کہ وہ خو داڑ کر دانہ د تکا چگئے کے قابل ہوجائیں۔ یہ طبعی الہام انہیں یہ بھی سکھا تا ہے کہ ایک صد تک افراد مل کرکام کریں اور نفع حاصل کریں یاضر رہے بچیں۔ مثلاً ایک کوے کو پکڑ لیاجائے تک افراد مل کرکام کریں اور نفع حاصل کریں یاضر رہے بچیں۔ مثلاً ایک کوے کو پکڑ لیاجائے تو دو مرے کوے مل کرکامیں کائیں کرنے لگتے ہیں اور اپنے ساتھی کی خاطر لڑتے ہیں۔ حیوانات کو یہ سب باتیں ان کی صورت نوعیہ سکھاتی ہیں، جس کا اصل منبع وہ حیوانی فطرت ہے جس کا ایک محبہ بھول امام ولی اللہ عالم مثال میں موجود ہے۔

انسان تمام حیوانات سے نہایت نمایاں طور پر ممتاز ہے۔ مثلاً وہ سوچ کربات کر تاہے اور اپنے خیالات کو تحریر کے ذریعے سے ظاہر کر سکتا ہے۔ وہ اپنے عقلی تقاضے سے رفاہ عام کے کام کر تاہے اور جو کام کر تاہے اس میں ذوق جمال (Aesthetic Taste)کا بھی خیال رکھتا ہے۔

یوں تو انسان بہت سی باتوں میں حیوانوں پر فوقیت رکھتاہے لیکن مجموعی طور پر غور کیا جائے توان کو تین حصول(Categories) میں تقسیم کیاجاسکتاہے:



ا یجاد کرلی اور ان سے کم عقل لو گوں نے ان کو تقلید کے طور پر استعال کرناشر وع کر دیا۔ اس پر انسان کی دوسری چیزوں کا قیاس کرلینا چاہئے۔

### انسان کی مجبوریاں

ای طرح رفتہ رفتہ اجتماعات انسانی میں یہ الہامی علوم جن کی تجربے نے تائید کی جمع ہوتے گئے۔ اب یہ ارتفاقات انسانی اجتماعات میں اس کثرت سے رائج ہوگئے ہیں کہ لوگوں کی زندگی کا جزبین گئے ہیں اور کوئی انسانی اجتماع ان کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ لیکن ظاہر ہے کہ چونکہ انسانوں کے مدارج، عقل و فہم کے لحاظ سے مختلف ہیں اور آب وہوا اور زمین کی ساخت ہر جگہ کیسال نہیں ہے۔ اس لئے یہ ارتفاقات ہر سوسائٹی میں یکسال درجے پر نہیں پائے جاسکتے۔ اس اختلاف کے تین سبب ہوسکتے ہیں:

ا)۔ تمام انسانوں کے مزاج یکسان نہیں ہیں، اس لئے ایک ہی ارتفاق مختلف مزاج کے لوگوں میں مختلف مزاج کے لوگوں میں مختلف شکلیں اختیار کرلیتا ہے۔ جیسے کھانا کہ میدانی علاقے کے لوگ دال وغیر ہاگا کر کھاتے ہیں، جنگلوں میں بسنے والے کچل کھاتے ہیں اور ساحل بحرکے پاس دہنے والے مچھلی کھاتے ہیں۔

۲)۔ تمام انسانوں میں عقل کیسال نہیں ہے۔ کسی میں عقل کم ہے اور کسی میں زیادہ۔ جن لوگوں میں عقل زیادہ ہے وہ اپنے ارتفاقات بہتر بنالیتے ہیں۔ ہندوستان ہی میں جمیل اور گونڈ لوگوں کے کھانے کا طریقہ دوسرے لوگوں سے کم درجے کا ہے۔ یہ کم مہذب لوگ نیم پختہ گوشت ہاتھوں سے نوچ کر اور دانتوں سے توڑ کر کھاجاتے ہیں۔ مگر دوسرے مہذب لوگ چھی طرح مسالے ڈال کر پکاتے ہیں اور ہا قاعدہ طشتر یوں میں ڈال کر شاکنتگی کے ساتھ کھاتے ہیں۔

س)۔ غورو فکر کی فراغت بھی کسی کو کم میسر آتی ہے، کسی کو زیادہ۔ ایک ہی خاندان کی دو
شاخیں ہوں جن میں سے ایک نسبتازیادہ مالدار ہو، تواس کے لوگ دوسری شاخ کے لوگوں
سے ارتفاقی زندگی میں بہتر ہوتے ہیں۔ کیونکہ غریب لوگوں کو سوچنے کے لئے زیادہ وقت ہی
نہیں ملتا اور وہ اتنی فرصت ہی نہیں پاتے کہ ارتفاقات کی اصلاح کر سکیں۔ جیسی چیزیں میسر
آتی ہیں، استعال کر لیتے ہیں۔ ان میں لباس کے فیشن کم ہوتے ہیں اور کھانے پیننے کے تکلفات
بھی اسے نہیں ہوتے جینے فارغ البال لوگوں میں ہوتے ہیں۔

الزووشرى: عُجَةُ اللهِ الْمَالِعُهِ عَلَيْهِ اللهِ الْمُعَالِمُ اللهِ اللهُ ال

بات میں اطف اندوزی، صفائی اور لذت کا بھی خیال رکھتا ہے۔ چنانچہ وہ نفیس کھانے پکا تاہے۔ عمدہ سے عمدہ مٹھائیال بنا تاہے۔ پھر انہیں عمدہ پاک صاف بر تنول میں رکھ کر ایک نفاست کے ساتھ تناول فرما تاہے۔ وہ اپنے پہننے کے لئے نہایت عمدہ نوشر نگ پاکیزہ خوش وضع لباس تیار کر تاہے اور رہنے کے لئے نہایت خوبصورت، ہوادار، آرام بخش اور دلفریب مکان تعمیر کر تاہے۔ پھر وہ لپنی حب بھر اور پائیں باغ لگا کر گل ور بھان حب جمال کی تسکین کے لئے اسے طرح طرح سے مزین کر تاہے اور پائیں باغ لگا کر گل ور بھان کی خوشبواور بلبل کے دلفریب نغموں سے لطف اندوز ہو تاہے۔ حیوان مادہ سے ماتا ہے اور پچ پیدا کر تاہے لیکن انسان خوبصورت زوجہ چاہتا ہے، جس سے جذبہ رجنسی کی تسکین کے علاوہ ذوق جمال مجھی لذت اندوز ہو۔ یہ بات انسان کے سواکسی اور حیوان میں نہیں یائی جاتی۔

### ۳)\_مادهٔ ایجاد و تقلید

کسی حیوان کو کوئی ضرورت پیش آتی ہے تواسے پوراکرنے کی کوشش کر تاہے۔ مثلاً اسے پیاس لگتی ہے تو وہ پانی کے مقام پر چلا جاتا ہے۔ لیکن اسے کوئی غیر معمولی دفت پیش آجائے تو وہ اسے دور نہیں کر سکتا۔ مثلاً اگر جو ہڑ سو کھ گیا ہوا ور وہاں پانی نہ ہو تو وہ وا اس کے بر خلاف انسان میں سیا کے مارے مرجائے گا۔ لیکن کنوال کھود کر پانی نہ نکال سکے گا۔ اس کے بر خلاف انسان میں سیا مادہ ہے کہ اسے کوئی حاجت پیش آئے تواسے پوراکرنے کی ہر طرح کوشش کرتا ہے اور کوئی ضرورت موجودہ اشیاسے حاصل نہ ہو تو وہ نگ چیزیں ایجاد کر لیتا ہے۔

بعض انسان استے عقمند تو نہیں ہوتے کہ خود کوئی طریقہ ایجاد کرلیں لیکن وہ اتناضرور کرسکتے ہیں کہ کوئی شخص ایجاد کرلے تواسے بخوبی استعال میں لاسکتے ہیں۔ مثلاً انسانی زندگی کے ابتدائی دور میں کسی انسان کو بھوک یا پیاس لگی۔ اسے کوئی چیزنہ ملی جس سے وہ اپنی بھوک پیاس دور کرتا۔ فرض بیجئے کہ کسی بہت عقمند آدمی کو یہ اشتہاء ہوئی، تواس نے غذاوالا اناج دریافت کر لیا اور وفتہ رفتہ اناج اگانے، آبیاری کرنے اور گاہنے وغیرہ کے طریقے ایجاد کر لئے اور یہ بھی دریافت کر لیا کہ ان دانوں کو کس طرح محفوظ کر لیا جائے، تاکہ پھر جب ضرورت پڑے توان سے کام لیا جائے۔

ایسے ہی کسی حکیم نے چشموں اور دریاؤں سے دور مقامات میں کوئیں کھود کر پانی نکالنے کا طریقہ سوچ لیااور ضرورت کے وقت یانی محفوظ رکھنے کے لئے گھڑا، مٹکا، مشکیزہ، چھاگل وغیرہ



درج کو ارتفاق دوم کہتے ہیں۔ گربقول امام ولی الله انسان ارتفاق دوم میں اسی وقت ترقی کرسکتا ہے، جب وہ بھوک پیاس اور تسکین جذبہ تناسل سے فارغ ہو اور ارتفاق اول کی دوسری چزیں جو انسان کے لئے طبعاً ضروری ہیں، اسے حاصل ہوں۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت امام عُشِنَدُ کے نزدیک خوراک، پانی، لباس، مکان، صحت اور حصول علم کے ذرائع انسان کی طبعی ابتدائی ضرور تیں (Elementary Natural Needs) ہیں۔ جن کے حاصل ہونے کے بعد ہی کوئی اجتماع ارتفاق دوم میں داخل ہوسکتا ہے۔

امام صاحب و عَيْنَ الله كَ عَز ديك جب انسان اپنی طبعی ابتد انی ضرور تیں حاصل کر لیتا ہے، تو اجتماعی زندگی کی اصلاح کے تجربے کرتاہے اور ارتفاق اول کی چیزوں کو زیادہ صفائی اور عمد گی کے ساتھ استعال کرنے کی کوشش کرتاہے۔ اس طرح وہ ارتفاق دوم میں ترقی کرتاہے، جسے وہ مندرجہ ذیل یا پنج شعبوں میں تقسیم کرتے ہیں:

(الف) حكمت معاشير (Organisation of Livelihood)

یہ اس وقت پیداہوتی ہے جب کھانے پینے ،لباس، مسکن اور نشست وبر خاست اور کلام وغیرہ پر انسانی اجماعی تجربات وغیرہ کی روشنی پڑتی ہے اور حب جمال انثر انداز ہوتی ہے۔

(ب) حكمت اكتبابير (Organisation of Professions)

یہ اس وقت پیدا ہوتی ہے جب بعض لوگ اپنی اپنی استعداد اور حالات واسباب کے مطابق کسی خاص پیٹے میں مہارت تامہ پیدا کر لیتے ہیں۔ مثلاً کوئی کیڑا بینے کا ماہر بن جاتا ہے، کوئی انان پیدا کر نالپنا مخصوص پیٹے بنالیتا ہے اور کوئی فن تغییر میں کمال پیدا کر لیتا ہے۔اس طرح معاشر و انسانی میں پیٹے ورانہ تقسیم پیدا ہوجاتی ہے ، جس کی وجہ سے بعض لوگ اپنے اپنے مخصوص کا موں میں پوری پوری مہارت حاصل کر لیتے ہیں۔

(ح) حكمت منزليه(Organisation of Home)

یہ گھر بناکر بیوی پچوں سمیت رہنے ، اس میں سیاست جاری کرنے اور اقربااور دوستوں کے ساتھ حسن معاشرت سے پیش آنے سے پیدا ہوتی ہے۔



### ارتفاقات کے چار درج

امام ولی الله میشید کی تحقیقات کے مطابق مذکورہ بالااصول کے لحاظ سے انسان نے لین معاثی ارتقائی زندگی میں مندرجہ ذیل منزلوں میں سے گزر کرتر قی کی ہے:

ا)۔میدانی: کوہی، جنگلی، صحر انی اور برفانی علاقوں کے دہات کے جھوٹے جھوٹے اجتاعات پیدا ہوئے۔ یہ بستیاں دور دور ہوتی تھیں اور مختلف بستیوں کے باشدوں کا آپس میں میل جول بہت کم ہوتا تھا۔ اس لئے وہ آپس میں اپنے افکار اور تجربات کو ادل بدل نہ کرسکتے میں جو السی انسان جس منزل ارتفاقات میں سے گذرا، اسے ارتفاقات کی منزل اول کہنا چاہئے۔

اس منزل میں انسان نے پہلے تو شکار کے ذریعے پیٹ پالناسیکھا۔ پھر رفتہ رفتہ کاشتکاری کی طرف ترقی کی۔وہ کھانا پکاکر کھانے لگااور بول چال کی زبان پیدا کرلی۔اس کے علاوہ یہ تصور پیدا ہو گیا کہ ہر ایک مر دکے لئے ایک زوجہ معین ہو، جس میں کوئی دوسر امر دشریک نہ ہو۔

۲)۔ جب انسان کی آبادی بڑھی اور اس نے معتدل آب وہوا کے میدانی علاقوں میں بڑی بڑی بستیاں بسانی شروع کیں، تو ان بڑی بستیوں میں آبادی کی کثرت ہونے کے سبب سے زیادہ لوگوں کے ساتھ تعلقات پیدا ہوگئے۔ جس کے سبب سے افکار و مشاہدات اور تجربات کا آپس میں کثرت سے مبادلہ ہونے لگا۔ ان آبادیوں میں ایک بی ارتفاق پر بہت جگہ تجربے ہونے لگے اور بہت سے سوچنے والے ایک بی بات کو زیادہ سے زیادہ اچھی شکل دینے کے طریقے سوچنے گے۔ مثلاً بہت سے متقلندوں نے رات کو روشنی پیدا کرنے کے طریقوں پر غور کیا، تو مخلف درجوں کی سہولت کے ساتھ روشنی کی جانے گی۔ رفتہ رفتہ سب سبل طریقہ پھیل گیا۔ ایسے بی کھانے پینے، پہنے اور گھر بنانے کے متعلق مخلف تجرب کیے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے زیادہ سہولت کے ساتھ اچھے سے اچھے نتائج حاصل کئے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے زیادہ سہولت کے ساتھ اچھے سے اچھے نتائج حاصل کئے جانے لگے۔ تاکہ زیادہ سے زیادہ سہولت کے ساتھ اچھے سے اچھے نتائج حاصل کئے ارتفاق اول کے جبلی علوم پر حب جمال، رائے کلی اور علوم تجربیہ کی روشنی میں زیادہ غور کیا، ارتفاق اول کی باتوں میں زیادہ صفائی، عمدگی اور سہولت پیدا ہوتی گئی اور ارتفاق اول کے اگل نیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شائنگی کے اس ترقی یافتہ قال کیا دیا گئے۔ انسانی شائنگی کے اس ترقی یافتہ الائل زیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شائنگی کے اس ترقی یافتہ الائل زیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شائنگی کے اس ترقی یافتہ الگال زیادہ بہتر طریقے سے سرانجام ویئے جانے لگے۔ انسانی شائنگی کے اس ترقی یافتہ



حالتوں میں شہر کی صحت قائم رکھنے یا درست کرنے کے لئے ضروری ہے کہ شہر کی نظم ونس کا کوئی نظام پیدا کیا جائے ، تاکہ جولوگ ارتفاقات صالحہ کو بگاڑیں ، ان کو روکا جائے اور سزادی جائے۔ اس قسم کے نظام قائم کرنے کے لئے ٹیکس لگانے اور ان کے جمع اور خرچ کرنے کا اہتمام کرناہو تاہے ●۔

### شهری زندگی کی اس حالت کوار تفاق سوم کہتے ہیں۔

(۳)۔ جب مختلف معاشر ات انسانی میں ایک ایک کی حکومت ارتفاق سوم کی بنیادوں پر مستکلم ہوگئ اور ان میں زرومال جمع ہو گیا اور فوجی نظام بھی مکمل ہو گیا، تو ان معاشر ات یا اقوام کے در میان جھڑے، فسادات، عداو تیں، لڑائیاں اور جنگیں شروع ہو گئیں۔ اب ضرورت پڑی کہ ان جھڑوں کو نمٹانے کے لئے ایک بین الا توامی نظام پیدا کیا جائے۔ اسے ارتفاق چہارم کہتے ہیں۔ اس قسم کے بین الا توامی اجتماعات کا نوع انسان میں پیدا ہوجانا بھی انسان کی طبعی ضرورت ہے۔

#### ان در جول كابالهمي ربط

الغرض انسان کا ارتفاق اول حقیقت میں ارتفاق بہائی لینی حیوانی زندگی کے طور طریقوں پر بنی ہے۔ جس میں صفائی اور عمد گی پیداہونے۔ سانسانی ارتفاق اول پیداہو گیا۔

جب ارتفاق اول کی ضرور تیں پوری ہونے لگیں، توانسان نے اس منزل سے ترقی کر کے ارتفاق دوم میں قدم رکھا۔ یہ گویا قبا کلی یا ابتدائی شہری منزل ہے۔

ار تفاق دوم میں ترقی ہونے سے ارتفاق سوم یاترقی یافتہ شہری زندگی پیداہوئی۔ یہ قوی زندگی ہے۔

ار تفاقِ سوم کی اقوام کے میل ملاپ سے ارتفاق چہارم پیداہو تاہے۔ یہ وہ منزل (لیعنی صحیح بین الا قوامی زندگی) ہے جس کی طرف انسانی سوسائٹی رفتہ رفتہ ترقی کررہی ہے۔



#### (د) حکمت تعاملیه (Organisation of Trade)

جب لوگ آپس میں مل جل کر رہتے ہیں، تولین دین اور خرید وفروخت کرنے، ادھار لینے دینے اور رہن وغیرہ کرنے کی حاجت ہوتی ہے۔اس باہمی معاملت سے حکمت تعاملیہ پیدا ہوتی ہے۔

### (ده) حکمت تعاونیه (Co-operation)

جب انسانی اجماع وسیع ہوجاتا ہے اور آپس میں ایک دوسرے کی مدد کی ضرورت پرلی ہے، تو کفالت، مشتر کہ کاربار، وکالت، مز دوروں سے کام لینے وغیرہ کے سلسلے میں حکمت تعاونیہ کے اصول پیداہوتے ہیں۔

(۳)۔ جب فد کورہ بالا اصول پر معاشر ہانسانی (Society) ترتی کرنے لگاتوالا محالہ لوگ شہر بساکر رہنے گئے۔ گر ظاہر ہے کہ شہر سے مر اد فصیل ، بازار اور عمارات نہیں ہو سکتیں ، بلکہ بقول حضرت امام ولی اللہ وَ وَاللہ وَ اللہ وَ ال

€ بدوردبازغه صاك

• بدوروبازغه ص٠٥



کتنی صدیوں کے تجربوں کے بعد اناج بونے، اس کی آب یاری کرنے، فصل کا شنے اور اناج کو بھوسے سے الگ کر کے محفوظ کرنے کے طریقے حاصل کئے۔

### کھانے پینے کے متعلق

اس کے ساتھ ہی اس نے ان اناجوں کو کھانے اور جزوبدن بنانے کے ایسے طریقے ایجاد کئے جو حیوانوں کے طریقوں سے بہتر تھے۔ حیوان صرف کچی جنسوں پر گزارہ کر تا ہے۔ یا دوسرے حیوانات کا کچا گوشت کھا تاہے۔ لیکن انسان کی" قوت اختراع" نے اسے سالن کی طرف رہنمائی کی اور اس نے دودھ ، دہی، چربی اور دیگر غذائوں کو اچھی سے اچھی شکل میں استعال کرنے کے طریقے معلوم کئے۔ ایسے ہی اس نے پودوں کی جڑوں سے غذائی کام لینا شروع کیا۔

انسان نے بیاس بجھانے کے لئے پانی کی خاصیت معلوم کی اور پھر کنویں کھود کرپانی حاصل کرنے کا طریقہ ایجاد کیا اور ضرورت کے وقت کام میں لانے کے لئے محفوظ کرنے کے واسطے کھڑے، مشکیزے، چھاگلیں بنائمیں۔

#### زبان

انسان نے اپنے اس دور میں ایک اور بہت بڑا کام کیا جس سے وہ حیوانات سے بہت آگے نکل گیا۔ بیزبان کی ایجاد ہے۔

حیوانات اپنے جذبات کا اظہار مختلف آوازوں سے کرتے ہیں۔ مثلاً کسی حیوان کی ایک قشم کی آوازاس کے درد کا اظہار کرتی ہے، دوسری آواز محبت کا۔ چنانچہ اگر کتے کی دم پر پاؤں پڑجائے تو وہ ایک خاص قشم کی آواز نکالتا ہے لیکن جب اسے غضب کے اظہار کی ضرورت پڑتی ہے تواس کارنگ بالکل دوسر اہو تا ہے۔ اسی پر دوسرے جانوروں کا قیاس کر لینا چاہئے۔
لیکن انسان نے اس پر یہ اضافہ کیا کہ آوازوں کو کاٹ کر حرفوں میں تقسیم کیا اور پھر حرفوں کو جوڑ کر الفاظ بنائے۔

فطرت نے انسان کو ایسی طبیعت دی ہے کہ وہ اس کی صورت ذہنیہ کی ترجمانی کر سکتی ہے۔ لیعنی اس کے ذہن میں جو جذبات و خیالات پیدا ہوتے ہیں وہ ان کے حسب حال آواز نکال سکتا ہے۔



تاریخ کے مطالع سے ظاہر ہو تا ہے کہ اب تک مجھی چنگیز خان اور نپولین جیسے افراد کے غلبے سے بین الا قوامی اجتماعات پیدا ہوتے رہے ہیں جن کی بنیاد استبداد (Despotism)
پر تھی۔ مجھی فاروق اعظم ڈالٹھ اور عثمان غنی ڈالٹھ جیسے بزرگوں نے بین الا قوامی اجتماعات پیدا کئے ہیں جن کی بنیاد خدمتِ انسانیت اور عدل پر تھی۔ اب قوموں کا میل ملاپ اس حد تک ترقی کر گیاہے کہ آزاد اقوام بین الا قوامی اجتماعات میں مل بیٹے پر مجبور ہور ہی ہیں۔ اس میل ملاپ کی کامیابی بھی عدل ہی پر موقوف ہے۔ امام ولی اللہ کے نزدیک اس آخری رجان کی جمیل بھی انسانیت کی ایک طبعی ضرورت ہے، جو اپنے وقت پر پوری ہوکر رہے گی۔

ان ارتفاقات یا حیات انسانی کے مدارج اربعہ کی تفصیل آئندہ صفحات میں ملاحظہ رمائیں۔

## ار تفاق اول: تهذیب کی پہلی منزل: دیباتی زندگی

### انسان کے مادہ ایجاد کاعمل

ہم دکھا چے ہیں کہ حیوانات کی زندگی اور انسان کی بنیادی زندگی ہیں اصولاً کوئی فرق نہیں ہے، بعنی کھانے پینے، گرمی سردی سے بچنے اور نسل بڑھانے کے جذبے ہیں انسان اور حیوان دونوں ایک سطح پر ہیں۔ لیکن انسان کو قدرت نے جو جوہر عقل عطا کیا ہے، وہ ان حیوائی ضرورت یعنی بہی ارتفاقات کو ایک مخصوص رنگ وشکل دے دیتا ہے۔ امام ولی اللہ دہلوی مخروت نے جہۃ اللہ البالغہ اور بدور بازغہ میں اس مسکلے کو تفصیل سے بیان کیا ہے کہ جب انسان عقل خداداد کی مدوسے حیوانات سے اوپر اٹھا، تو اس نے سب سے پہلے اپنی کھانے پینے کی عقل خداداد کی مدوسے حیوانات سے اوپر اٹھا، تو اس نے سب سے پہلے اپنی کھانے پینے کی ضرور تیں حاصل کرکے ان میں قدرے اصلاح کی کوشش کی۔ چنانچہ اس نے غذائی انانجوں کو کشرت سے حاصل کرنے کی ترکیبیں انانجوں کو کثرت سے حاصل کرنے کی ترکیبیں اناکی طبیعت کے موافق ہیں۔ پھر اس نے ان اناجوں کو کثرت سے حاصل کرنے کی ترکیبیں سوچیں۔ اس معاطے میں اس کی عقل نے رہنمائی کی اور کارخانہ قدرت میں جس طرح پودے سوچیں۔ اس معاطے میں اس کی عقل نے رہنمائی کی اور کارخانہ قدرت میں جس طرح پودے اگر کراپئی نسل بڑھاتے ہیں، اس طرح انسان نے کاشت کا طریقہ مکمل کیا۔ اس نے خداجانے اگر کراپئی نسل بڑھاتے ہیں، اس طرح انسان نے کاشت کا طریقہ مکمل کیا۔ اس نے خداجانے فداجانے



گر می اور سر دی سے اس کے بدن کی حفاظت ہوئی، بلکہ عریانی کو چھپانے کے نفسیاتی جذبے کی تسکین بھی ہوئی۔ تسکین بھی ہوئی۔

### تعيين منكوحه

اسی ارتفاق میں ایک چیزیہ بھی ہوئی کہ انسان نے اپنے لئے ایک زوجہ منکوحہ معین کرنے کا طریقہ وضع کیا، تا کہ اس کے جذبہ بجنسی کی تسکین ہو اور نسل بڑھے۔ کوئی غیر انسان سوچ سمجھ کر اپنے لئے "منکوحہ" معین نہیں کر تا۔ ان میں جو نرومادہ مل بیٹھے ہیں تو اس کے خارجی اسبب ہوتے ہیں۔ جن میں غیرت اور انانیت کا جذبہ اس ترتی یافتہ شکل میں کار فرمانہیں ہوتا، جس شکل میں انسان میں ہوتا ہے۔

#### بہترین اجتماع

غرض انسان نے تہذیب و تدن کی اس منزل میں اپنی حیوانی ضرور توں کو انسانی عقل ووائش کی روشنی میں طبعی تقاضوں کے مطابق پورا کرناشر وع کر دیا۔ یہ حیوانی ضرور تیں اس کے لئے دائی ہیں۔ یعنی کوئی انسانی فرد یا اجتماع ان کے بغیر زندہ نہیں رہ سکتا۔ یہی وجہ ہے کہ ان فطری ضرور توں کو پورا کرنا ہر ایک انسانی اجتماع کے لئے ضروری ہے اور بہترین اجتماع وہ ہے فطری ضرور توں کو پورا کرنا ہر ایک انسانی اجتماع کے لئے ضروری ہوتی ہوں۔ امام ولی اللہ دہلوی سیجشن جس میں ہر فرد کی یہ ضرور تیں بہترین طریق سے پوری ہوتی ہوں۔ امام ولی اللہ دہلوی سیجشن کے انتخاع انسانی کی ان ضرور توں کو پوری پوری اہمیت دیتے ہیں اور جیسے آئندہ صفحات میں دکھایا جائے گا ان ضرور توں کے پورانہ ہونے کو کسی سوسائٹی میں انقلاب کی ایک بہت مؤثر وجہ قرار دیتے ہیں۔

## اِرتفاقِ دُوم: تهذیب کی دوسری منزل: قصباتی زندگی

انسانيت كااثرار تفاقات پر

جب انسانی اجتماع میں ارتفاق اول کی ضرور تیں پوری ہونے لگتی ہیں تو عقلمند لوگ ان ضرور توں کے متعلق طرح طرح کے مزید تجربے کرنے لگتے ہیں اور ان تجربوں کے نتیجے کے طور پر وہ ارتفاقات اختیار کرنے لگتے ہیں جن میں زیادہ سے زیادہ نفع اور کم سے کم ضرر ہو اور



انسان آگھوں سے دیکھا ہے اور کاٹوں سے ستا ہے۔ ان دوٹوں ذرائع سے ہیر وئی دنیا کی جو تصویریں اس کے نہان خانہ دماغ میں پہنچتی ہیں، ان کی ترکیب و تحلیل ( & Synthesis میں ہینچتی ہیں، ان کی ترکیب و تحلیل ( & Analysis معتزادیہ کہ وہ ان نتائج کو معین آ وازوں کے ذریعے سے جن میں وہ بے صداختلاف پیدا کر سکتا ہے، اداکر لیتا ہے۔ یہ باداکر لیتا ہے۔ یہ باداکر لیتا ہے۔ یہ باداکر لیتا ہے۔ یہ بات بھی کسی دو سرے حیوان میں نہیں پائی جاتی۔ چنانچہ انسان آ وازوں کو جو ٹر کر الفاظ بناتا ہے اور ان سے مختلف ذہنی صور توں کو ظاہر کرتا ہے۔ جے دو سرے انسان جو ٹر کر الفاظ بناتا ہے اور ان سے مختلف ذہنی صور توں کو فاہر کرتا ہے۔ جے دو سرے انسان سے کوئی سمجھ کر ان کے جو اب میں اسی قتم کے جو ابی الفاظ استعال کرتے ہیں ۔ اس سلسلے میں انسان سے کوئی معلومات ماصل کر ناچاہے تو معین آ وازوں کے ذریعے سے حاصل کر سکتا ہے۔ یہ بات کسی معلومات حاصل کر ناچاہے تو معین آ وازوں کے ذریعے سے حاصل کر سکتا ہے۔ یہ بات کسی دو سرے حیوان میں نہیں یائی جاتی۔

### حیوانات کی تسخیر

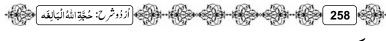
ار تفاق اول میں انسان نے دوسرے حیوانات کو مسخر کرکے ان سے کام لیناشر وع کر دیا اور اس طرح اپنی مشقت میں بہت کی کرلی۔ مثلاً زمین جو تنا، دور دراز مقامات پر پہنچنااور بوجھ پہنچانا۔ دودھ، گوشت، کھال اور اون وغیرہ حاصل کر کرے کام میں لانا۔ مسکن

اسی ارتفاق کی ایک چیز مسکن بناناہے۔ حیوانات گھونسلوں اور بھٹوں میں رہتے ہیں، وہ ان سے آگے ترقی نہیں کرسکتے۔ گر انسان کی عقل خداداد نے پہلے اسے مٹی کے گھر وندوں میں رہنے کی طرف رہنمائی کی اور وہ بہت جلد خیصے اور گھر بناکر اور فلک بوس عمارات تعمیر کرکے رہنے لگ گیا۔

لباس

ایسے ہی اس منزل ارتفاق میں انسان نے لباس کا استعال شروع کیا، جس سے نہ صرف

0 بدور مازغه ص ۵۳



#### (۱) حکمت معاشیه

جیسے ہم پہلے دیکھ چکے ہیں، ارتفاق اول میں انسان کو عموماً مندرجہ ذیل امور کی ضرورت پڑتی ہے: (الف) کھانا(ب) پینا(ج، د)زیب وزینت (ہ) لباس (و) مسکن (ز) سفر (ح، ط) چلنا پھرنااور اٹھنا پیٹھنا(ی) جذبہ بھنسی (یا) سونا(یب) مرض (یج) مصائب (ید) بول چال۔

ان امور پر عقلمندوں نے تجربے، اخلاق صالحہ، حسن معاشرت اور رفاہ عامہ کے اصول کے مطابق غور کرکے ان کی اچھی سے اچھی شکلیں اختیار یا تجویز کیں اور وہ اجتماع انسانی گویا ارتفاق دوم میں داخل ہوگیا۔ بقول امام ولی اللہ دہلوی جمیہ ابتدائی شہری یا قصباتی زندگی ہے، جب اس میں ابھی بلدی نظام (Municipal System) پیدانہ ہواہو۔ لیکن لوگ باہم مل جب کر رہتے ہیں۔

### ر فاہیت کے تین در جے

یہاں یہ بات اچھ طرح سمجھ لین چاہئے کہ انسان کو زندگی ہر کرنے کے لئے کسی نہ کسی غذاکی حاجت ہے اور لین دین کے لئے کسی نہ کسی فتم کے سکے کی ضرورت ہے۔ کھانے پینے کی چیز وں کا نقذ کے ساتھ مبادلہ ایک طبعی ضرورت ہے، جس کے بغیر چارہ نہیں۔ مثلاً روپ کے بدلے ہیں روپ کاسکہ لینے کی کیاضر ورت ہے؟ لیکن لوگوں کے مزاج اور عادات کے اختلاف کے باعث ہوتا ہے ہے کہ بعض لوگ تو ان ارتفاقی امور میں نہایت بلند درج کے تکلف سے کام لیتے ہیں۔ مثلاً کھانے نہایت اعلیٰ درج کے کھاتے ہیں، جن کی تیاری پر سیکڑوں روپ یہ صرف ہوتا ہے۔ لباس ایسے پر تکلف پہنتے ہیں اور مکان ایسے عالیثان بناتے ہیں، جن پر کثیر رقم خرچ ہوتی ہوتی ہے۔ یہ لوگ ایک ہی جنس کی چیز وں میں سے بہترین کا انتخاب کرتے ہیں۔ اس بلند درج کے تکلف کو رفا ہیت بالغہ (Luxury) کہتے ہیں۔ بعض لوگ ارتفاقات میں اسے گرے ہوتا ہے۔ یہ لوگ رفا ہیت ناقصہ (Barbarism) میں ہوتے ہیں۔ معاشرہ میں ان دونوں فتم کے یہ لوگ رفا ہیت ناقصہ (Barbarism) میں ہوتے ہیں۔ معاشرہ میں ان دونوں فتم کے لوگوں کی تعداد کم ہوتی ہے اکثریت ان لوگوں کی ہوتی ہے، جورفا ہیت متوسط کے مالک ہوتے ہیں۔ حکمت معاشی (Social Life) کا معیار ہی وسطی درجہ ہی بن سکتا ہے۔



جن میں خوبصورتی اور نفاست پائی جاتی ہو۔ چنانچہ ارتفاق کی ابتدائی منزل میں انسان نے مختلف غذائی اناح دریافت کئے۔ اس کے بعد انہیں کھانے کے مختلف طریقے وضع کئے۔ رفتہ رفتہ تجرب کرتے کرتے ایسے طریقے ایجاد کئے اور کھانے کی ایسی چیزیں دریافت کیں جن میں غذائیت زیادہ ہو اور کھانازیادہ لذید ہو۔ ایسے ہی ارتفاق اول کے امور کو اخلاق فاضلہ کے مطابق عذائیت زیادہ ہواور کھانازیادہ لذید ہو۔ ایسے ہی ارتفاق اول کے امور کو اخلاق فاضلہ کے مطابق جانچاجانے لگا اور جو طریقے زیادہ شائستہ نظر آئے وہ اختیار کئے گئے۔ مثلاً روثی ہاتھ میں بھی رکھ کر کھائی جاسکتی ہے اور کسی صاف ستھری چیز پر رکھ کر کھانے گئے۔ رفتہ رفتہ وفتہ یہ طریقہ رواج کی اور دسترخوان پر رکھ کر کھانے گئے۔ رفتہ رفتہ وفتہ یہ طریقہ رواج یاگیا۔

ایسے ہی ارتفاق اول کے طریقوں کو حسن معاشرت اور رفاہ عمومی کے اصول کے مطابق جائج کر دیکھاجانے لگا اور جو طریقے انسانوں کی باہمی معاشرت میں زیادہ مفید ثابت ہوئے وہ اختیار کئے گئے۔ مثلاً مکان بنانے میں یہ خیال رکھاجانے لگا کہ ہمسائے کو تکلیف نہ ہو۔ ایسے ہی وہ طریقے پسند کئے گئے جن سے زیادہ لوگوں کو فائدہ پنچے۔ مثلاً حوضوں کی تعمیر۔ ارتفاق کے اس درجے کو ارتفاق دوم کہتے ہیں۔

ار تفاق دوم کے ابواب

ار تفاق دوم میں مندرجہ ذیل امور پر بحث ہو گی:

ا) حکمت معاشیه

۲) حکمت منزلیه

۳) حكمت اكتبابيه

۴) حكمت تعامليه

۵) حکمت تعاونیه



#### (ب) پينا

پینے کی چیزوں میں نشر آور چیزیں بدترین ہوتی ہیں۔ کیونکہ ان سے عقل کو زوال آتا ہے،
اخلاق بگڑتے ہیں، مال ضائع ہوتا ہے، خانہ داری اور شہری انتظام میں فساد پید اہوتا ہے۔ ایسے
ہی سڑا ہوا پانی بھی مفر ہوتا ہے۔ پیتے وقت برتن میں سانس نہیں چھوڑنی چاہئے، بلکہ اسے الگ
کرکے سانس لینی چاہئے۔ اس سے بعض اوقات دردِ جگر پید اہوتا ہے۔ اس لئے تین دفعہ کرکے
پینا چاہئے۔ کیونکہ جہال یہ معدے کے لئے مفید ہے، وہال اس میں وقار بھی پایا جاتا ہے۔

#### (ج) نظافت

انسان کے لئے ضروری ہے کہ اپنے بدن اور لباس کو ہر قسم کی میل کچیل سے پاک کرتا رہے، خواہ پانی سے کرے یا مٹی سے۔ ہفتے میں کم سے کم ایک مر تبہ سارے بدن کو خوب پاک صاف کر ہے۔ مسواک وغیرہ بھی استعال کر تارہے اور بدن پر جونازیبابال ہوں، ان سے بھی بدن کو پاک کر تارہے۔ ایسے بی نجاسات معنوبیر (Psychological Filth) سے جن کو باک کر تارہے۔ ایسے بی نجاسات معنوبیر جاری قوت وہم ناپاکی قرار دیتی ہے، اپنے آپ کو پاک کرے۔ جیسے جنابت کی حالت اور ڈھیلا لینے کی حالت۔

#### (د) زینت

یہ مرد کے لئے ضروری ہے تاکہ سوسائی میں اسے معزز خیال کیاجائے۔عورت کے لئے الیی زینت مناسب ہے جواس کے شوہر کو مرغوب ہو۔ مثلاً زیور اور دیگر آرائشیں۔ لیکن ان میں اوسط درجے کی رفاہیت اختیار کرنی چاہئے۔

#### (ه) لياس

تمام لوگوں کا اس بات پر انفاق ہے کہ بر بھی شر مناک ہے۔وحش سے وحش اقوام لین بر بھی کوچھپانے کے لئے کوئی نہ کوئی صورت اختیار کرتی ہیں۔انسان بر بھی کے ابتدائی احساس کے بیدار ہوتے ہی لباس کا استعال کرنے لگ گیا تھا۔ لیکن رفتہ رفتہ اب تمام اقوام عالم میں مسلم



#### رفاهيت بالغه كانقصان

انسان کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ اپنے حال کے مطابق ترفہ، مفرط یار فاہیت بالغہ سے نے۔ کیونکہ اس سے حاجات بڑھ جاتی ہیں۔ اخراجات کی کثرت ہوجاتی ہے، جس سے تکلیف، رخج اور بربادی مال پیدا ہوتی ہے۔ جس کالازمی نتیجہ افلاس ہو تاہے۔

### حکمت معاشیہ کے اجزا

اب ہم حکمت معاشیہ کے مختلف امور پر فرداً فرداً غور کرتے ہیں:

#### (الف) كھانا

ضروری ہے کہ انسان جو چیز کھائے، وہ خراب نہ ہو۔ خراب سے مرادیہ ہے کہ اوسط درج کی رفاہیت والے معتدل منطقہ کے سلیم الطبح لوگ اپنے تجربے، اخلاق صالحہ، اصول معاشرت اور رفاہ عامہ کے اصول کے مطابق اسے بُرا قرار دیں۔ مثلاً بد بودار کھانا، مر دہ جانور کا گوشت ، حشر ات الارض، شکار کرنے والے در ندول کا گوشت اور ایسے جانوروں کا گوشت جن کا مزاج اعتدال پر نہ ہواور جن کے اخلاق حیوانی میں بھی شدت ہو۔ جیسے سور، کتاو غیر ہ۔

جب کھانے کے لئے بیٹے تو پہلے ہاتھ دھولے اور کلی کرلے اور ناک صاف کرلے۔ اس
کے بعد دستر خوان پر بیٹے کر کھانا کھائے۔ زمین پر رکھ کرنہ کھائے اور اپنے سامنے سے کھائے۔
کھاتے وقت غضب اور سرعت کا اظہار نہ کرے اور نہ بڑے بڑے لقمے لے کر کھائے۔ کیونکہ
میہ حرص کی علامت ہے اور کھانا اس وقت کھائے جب واقعی اچھی طرح بھوک لگی ہواور کھائے
وقت الی باتوں سے پر ہیز کرے جو شرکا عِ طعام کے لئے باعث نا گورای طبع ہوں۔

کھانے پینے کی چیزوں میں سے سب سے اچھی وہ چیز ہے جو سہل الحصول ہو اور اچھی طرح ہضم ہو جائے۔

کھانے پینے کے لئے چاندی سونے کے برتنوں کا استعال رفاہیت بالغہ ہے اور زمین پرر کھ کر کھانار فاہیت ناقصہ ہے۔ اس لئے دونوں سے پر ہیز کرناچاہئے اور مٹی یا ککڑی وغیر ہ کے برتن استعال کرنے چاہئیں۔



(یا) سونا

انسان کوچاہئے کہ رات کو جلد سوجائے۔ سوتے وقت اپنے دماغ کو تشویشناک باتوں سے پاک کرے اور بلند خیالات اور کلام الہی کی آیات ذہن میں رکھ کر سوئے۔

#### (یب) مرض

جب کوئی شخص بیار ہو جائے تو چاہئے کہ وہ خداوند تعالی سے لولگائے اور مجرب ادویہ استعال کرے۔ اگر نفسیاتی علاج کی ضرورت ہو، تو اس سے بھی فائدہ اٹھائے۔ مثلاً اساء اللی اور اس کے کلام کی آیات کا استعال اساء سے مرادوہ قو تیں ہیں جو کائنات میں پھیلی ہوئی ہیں اور اس کا ئنات کلام نی طور پر تسخیر کئے ہوئے ہیں۔ اور آسانی اور زمینی قو تیں آپس میں اس طرح مر بوط ہیں کہ وہ مل کرایک اکائی بن گئ ہیں۔ اس لئے اساء اللی مادیات میں معنوی طور پر موکن ہوتے ہیں۔

#### (یج) مصائب

مصیبت کے وقت انسان کو چاہئے کہ نہ تو جزع فزع کرے نہ حواس باختہ وخوفزدہ (Panic stricken) ہو۔بلکہ اللہ پر بھر وسہ رکھے اور مصیبت کامر دانہ وار مقابلہ کرے۔

#### (يد)كلام

بلیغ ہوناچاہے۔ آواز اتی بلند ہو کہ سننے والا بآسانی سن لے۔ کلام سے کسی کو تکلیف نہ پہنچائے۔ نیبت اور چغلی سے کلیة پر ہیز کرناچاہئے، کیونکہ ان سے فساد پیداہوتے ہیں۔

### (٢) انتظام خانه داري

### گھر کیاہے؟

حضرت امام ولی اللہ کے نزدیک گھرسے مر ادم محض چاردیواری، دروازے اور کھڑ کیاں نہیں ہیں، بلکہ وہ گہرے اور پائدار تعلقات مر ادبیں جوایک چھوٹی سی جگہ میں رہنے کے سببسے چند لوگوں میں پیدا ہوجاتے ہیں۔ حکمت منزلیہ سے مر ادبیہ کہ گھر والوں اور دوستوں کے ساتھ جو



ہوچکاہے کہ بہترین لباس وہ ہے، جو عام بدن کوچھپائے۔ رفاہیت بالغدیعنی عیاشاند تکلفسے یاکہواور اسسے غرورو تکبر کااظہار بھی نہ ہو تاہو۔

### (و) مسكن

مکان کا مقصد مکینوں کا سر دی و گرمی سے بچاؤاور جان و مال کی حفاظت ہے۔ اس سے انسان کی ضروریات زندگی آرام دہ طریق سے پوری ہونی چاہئیں اور اس کی ساخت الی ہو کہ طبع سلیم کونا گوار نہ گزرے اور نہ زمانے کی اچھی رسوم کے خلاف ہو۔ اس لئے مکان کی تعمیر میں بے حد تکلف اور عیاشانہ بناوٹ سے کام نہ لیا جائے۔ بہترین مکان وہ ہے جس کا موادِ تعمیر (Building Material) آسانی سے مل جائے۔ کافی کھلا ہوا دار ہو اور اوسط در ہے کا اونجاہو۔

### (ز)تسكين جذبّه جنسي

اس کے لئے مر داور عورت کاباہمی میل ملپ ضروری ہے۔ لیکن انسانی غیرت اس بات کی متقاضی ہے کہ یہ فعل پوشیدہ طور پر کیاجائے اور اس کا اعلانیہ ذکر نہ کیاجائے۔ مر دکی منکوحہ معین ہواور کوئی دوسر اشخص اس سے جنسی تعلق نہ رکھے۔

#### (ح) سفر

سفر حسب ضرورت کرناچاہئے اور رفیق راہ ہو تو بہت اچھاہے۔اگر گھوڑے وغیرہ پر سفر کرے توجانور کی ضروریات کا بھی خیال رکھے۔

### (ط،ی)مشی و قعود

چلتے وقت میانہ روی اختیار کرے۔ اطراف بدن مٹکا کرنہ چلے اور غیر معمولی تیزی نہ دکھائے۔ محفل، جس میں انسان بیٹھے مفید ہونی چاہئے۔ بدترین نشست گاہ راستہ ہے، جہال عور توں کے حسن پر نگاہ پڑسکتی ہے اور تشویش خیال پیدا کرنے والی صور تیں دماغ میں جمع ہوجاتی

ہیں۔ایسے مقامات سے پر ہیز واجب ہے۔



ان حالات کالاز می نتیجہ بیہ ہوا کہ انسان نے اپنی بیوی، بیٹی اور بہن کو نگاہ غیر سے محفوظ کرنے کے طریقے سوپے اور رفتہ رفتہ پر دہ ایجاد کیا۔ تاکہ وہ ابتدائی خرابیاں ہی پیدانہ ہوں جو آگے چل کر خانگی اور شہری زندگی کی بربادی کا باعث بنیں۔

#### محرمات

بعض عور تیں مر دوں کے ساتھ ایک ہی مکان میں پرورش پاتی ہیں، جیسے ماں، بیٹی، بہن۔
اس لئے انسان کی طبعی فطرت سے بن گئی ہے کہ مر داپنی مال، بہن اور بیٹی کی طرف رغبت نہیں
رکھتا اور ان کے ساتھ وہ تعلقات قائم نہیں کر سکتا جو بیوی کے ساتھ ہوتے ہیں۔ ان کو محرمات
قرار دیا گیا ہے۔ اگر انسان کا خلق سلامت ہو، تو محرمات سے اجتناب کرنااس کی جبلت ہوتی
ہے۔ البتہ سے ممکن ہے کہ کوئی خارجی حالت اسے ان محرمات سے نکاح کرنے پر مجبور کردے
اور مصلحت و قتی اس کی تائید کردے۔ یہ استثنائی حالت ہے۔ لیکن عام فطرت انسانی بہی ہے کہ
مردان عور توں سے نکاح نہ کردے۔

اگران محرمات کی طرف رغبت کوروکانہ جاتا تو چونکہ ان کے ساتھ ہر وقت گھر میں میل جول رہتا اس لئے خانگی معاشرت میں فساد پھیل جاتا۔ یہی وجہ ہے کہ تمام دنیا کی قوموں میں مال، بیٹی اور بہن کو محرمات قرار دیا گیاہے اور ان سے نکاح نہ کرنامعاشرت انسانی کامسلمہ اصول بن چکاہے۔

### عورت كامقام گھرميں

فطرت نے مردی طبیعت عورت کی بہ نسبت زیادہ سخت، محنت کوش، مشقت کش اور زیادہ گرفت کرنے والی پیدا کی ہے اور اس کے مقابلے میں عورت طبعاً ضعیف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ معاشر وانسانی میں ہمیشہ مر دمشقت کاکام کر تارہاہے اور عورت گھرکی چارد یواری میں محفوظ رہ کر روز مرہ کے کاروبار کرتی رہی ہے۔ مثلاً گھر صاف رکھنا، کھانا پکانا، بچوں کی گہداشت کرناوغیرہ۔

عورت کی فطرت سے بھی تقاضا کرتی ہے کہ وہ جذبات جنسی کا اظہار نہ کرے اور بے باکی کے ساتھ مردانہ مجمعوں میں ظاہر نہ ہو۔ چونکہ سے باتیں اس کی حیاء کی پیداوار ہیں اس لئے



گھر میں گاہے بگاہے آتے رہتے ہیں، ایساسلوک کیا جائے جو انسان کے اچھے اخلاق، مصلحت عامہ اور صحیح تجربات کے مطابق ہو۔ تاکہ معاشر ہانسانی میں بہترین ربط وار تباط پیدا ہو سکے۔

#### تكالئ

اللہ تعالیٰ نے انسان کو خانہ داری کے انظام کے سلسلے میں طبعی طور پر سکھایا ہے کہ مرد اور عورت کی اس باہمی تعاون ہی پرخانگی در عورت کے اس باہمی تعاون ہی پرخانگی زندگی مو قوف ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام دنیا کی اقوام میں مرداور عورت کے باہمی تعاون نے بمیشہ ایک ہی شکل اختیار کی ہے، یعنی نکاح۔ اس کی شکل بیہ ہوتی ہے کہ گواہوں کی موجودگی میں مرداور عورت ایجاب و قبول کرتے ہیں، یعنی ایک دوسرے کے ساتھ مل کر رہنا تسلیم کرتے ہیں۔ گویاعورت وعدہ کرتی ہے کہ اس معاہدے کے دوران میں وہ اس فتم کے تعلقات کسی اور مردک ساتھ قائم نہ کریگی اور مرداس کی حفاظت اور کفالت کاعہد کرتا ہے، اس طرح ایک خاندان کا آغاز ہوتا ہے جو معاشرے کی اکائی ہے۔

گواہوں کی موجود گیا یک تواس معاہدے کی شہرت کرتی ہے اور دوسرے اس کے متعلق بعد میں کسی قتم کا جھڑ اپید اہو تواس معاہدے کی موجود گی کا ثبوت بہم پہنچاتی ہے۔ تعیین منکو جہ

انسان میں غیرت کاجذبہ بھی طور پرپایا جاتا ہے۔ یہ جذبہ تقاضاکر تاہے کہ اس کی زوجہ کے ساتھ اس کے سوااور کس کا تعلق نہ رہے، بلکہ وہ اس کے لئے مخصوص رہے۔ اگر کوئی شخص ان کے تعلقات میں دخل دیتاہے اور اس کی بیوی کے ساتھ وہ تعلقات قائم کرلیتا ہے جو اصلی خاوند کے ہیں، تونہ صرف خاتگی زندگی تباہ ہوجاتی ہے، بلکہ ان میں آپس میں قتل وغارت تک کی نوبت آجاتی ہے، جس سے شہری زندگی پر بھی بر ااثر پڑتا ہے۔

### پر دے کی ضرورت

ایسے ہی مر د کاجذبہ نخیرت گوارانہیں کرتا کہ کوئی شخص اس کی بیٹی یا بہن کے ساتھ ناجائز تعلق پیدا کرلے۔



غرض خداوند تعالی کے پیدا کردہ نوعی تقاضوں سے شادی بیاہ، تولید و پرورشِ اطفال اور House ) متحول پر حکمر انی کے لئے سہ گانہ نظامات وجود میں آگئے۔ اسے خانہ داری (Keeping) کہتے ہیں۔ یہ میاں بیوی کے میل ملاپ سے پیدا ہوتی ہے۔

### خانگی جھگڑوں کا فیصلہ

اگر میاں ہوی میں جھگڑا ہوجائے اور نظام منزلی میں خرابی پیدا ہوجائے تواس کا فیصلہ حکم مقرر کئے جائیں جو حکموں کے ذریعے سے کرایاجائے اور مر داور عورت کی جانب سے ایسے حکم مقرر کئے جائیں جو ان کے حالات سے بخوبی واقف ہوں، اسباب اختلافات کی تحقیقات کر سکیں، ان کے خیر خواہ ہوں اور پوری طرح عدل کر سکتے ہوں۔ اگر میاں ہوی کے در میان موافقت ممکن نہ ہو تو ان کے در میان تفریق (ج) کے در میان تفریق (ج) کر ادیں۔ اگر مر د تفریق پر راضی نہ ہو تو قاضی (ج) اس کا قائم مقام بن کر تفریق کرادیے، تاکہ ان کا باہمی نزاع ختم ہوجائے۔ یہ تفریق مال لے دے کر بھی ہوسکتی ہے اور اس کے بغیر بھی۔ بہر کیف میاں ہوی کو اعتدال پر قائم رہناچاہئے۔ اور ایک دوسرے پر ظلم وجور نہیں کرناچاہئے۔

### تفريق كااصول

جب میاں بوی کے در میان تفریق ہوجائے تو ذکات کی اہمیت کو قائم رکھے مثلاً اگر عورت حاملہ ہو تواس بچے کا نسب صحیح رکھنے کی غرض سے عورت دوسر انکاح کرنے سے پہلے پچھ عرصہ انظار کرے، تاکہ معلوم ہو کہ مصلحت منزلی کے اس جھے کوبازیچہ اطفال نہیں سمجھا گیا۔

### بچے کے حقوق

نظام منزلی میں یہ بھی ضروری ہے کہ بچہ پیدا ہو تواس کا کوئی اچھاسانام رکھاجائے اور پھر ذیح کے ذریعے سے اس کاعقیقہ کیاجائے۔اس میں کئی نکتے ہیں:

اس طرح مر دلطیف طریقے سے بچکاباپ ہونے کا اعلان کر تاہے اور لوگوں میں اس کی شہرت ہو جاتی ہے۔ نیز اس طرح ماں باپ کی طرف سے بچ کی پیدائش پر خداکا شکر ادا ہو جاتا ہے۔ اور یہ امر پایہ مثبوت کو پہنچ جاتا ہے کہ مر دکو اپنے بچاور اس کی ماں کی طرف وغبت ہے۔



غیرت مندانسان ان کو پیند کرنے لگے۔اس کے مطابق بیضروری ہوگیا کہ لڑکیاں اپنے بُرُخود تلاش نہ کریں، بلکہ ان کے اولیاء تلاش کریں۔البتہ ان کے ساتھ بطریق لطیف مشورہ کرلیں۔

### بيچ اور مال باپ

الله تعالیٰ کی میر بھی عنایت ہے کہ بیٹوں اور بیٹیوں کو اپنے ال باپ کا مطبیع بنادیا ہے۔ گومال باپ کو طبعاً بچوں پر تسلط حاصل ہو تاہے، لیکن وہ شفقت اور محبت کا اظہار کرتے ہیں اور بچوں پر اپنی حکومت محبت اور الفت کے ساتھ چلاتے ہیں۔ بیٹے اور بیٹیاں جب بڑے ہوتے ہیں تو طبعی طور پر اینے مال باپ کی شفقت اور محبت کا بدلہ ان کی خدمت کی شکل میں دیتے ہیں۔

### سيدبالطبع اورعبد بالطبع

اگر غورسے دیکھاجائے تو معلوم ہوگا کہ تمام انسانوں میں دماغی اور بدنی تو تیں برابر نہیں ہیں۔ کسی میں یہ تو تیں کم ہیں اور کسی میں زیادہ۔یہ فرق مراتب طبعی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بعض لوگ "سیدبالطبع" ہوتے ہیں۔ یعنی طبعی طور پر ان میں ترقی، بہادری، بلند ہمتی اور طلب مشقت کا مادہ بہت زیادہ ہوتا ہے۔وہ طلب معاش میں فراوانی دکھاتے ہیں اور لوگوں کی خدمت کرنے میں بھی پیش ہوتے ہیں۔ ایسے لوگ خانہ داری کا انتظام خوب کرسکتے ہیں۔

بعض لوگ پست ہمت ہوتے ہیں۔ وہ طلب معاش کاکام برسر خود نہیں کرسکتے۔ ایسے لوگ پہلی قشم کے لوگوں کے ماتحت رہ کر ذوش رہتے ہیں، وہ طبعاً دوسروں کے ماتحت رہ کر زندگی بسر کرنا پیند کرتے ہیں۔ ایسا شخص جب تک کسی صاحب افتدار کے ساتھ وابستہ نہ ہوجائے، راحت طبع نہیں پاسکتا اور نہ اطمینان کی زندگی بسر کرسکتا ہے۔

معاشر ہ انسانی میں بعض ایسے کام ہوتے ہیں کہ دوسروں سے کرانے پڑتے ہیں۔ اس صورت میں ایک انسان کو دوسرے کے ماتحت رہ کر کام کرنا ہوتا ہے۔ جیسے فوج کا سر دار ہزاروں انسانوں کو اپنے ماتحت رکھتا ہے۔ ہر ایک سپاہی سپہ سالار اعظم نہیں بن سکتا ہے۔ اگر ماتحتی کی طبیعت رکھنے والے انسان سر داروں کی طبیعت رکھنے والوں کے ماتحت آ جائیں توان کی زندگی اچھی طرح نبھ جاتی ہے، ورنہ اکثر فساد پیدا ہو جاتا ہے۔



موجودہ انسانی سوسائٹی پر ایک نظر ڈالنے سے یہ معلوم ہو تاہے کہ انسان اپنی معاش مختلف پیشوں کے ذریعے سے پوری کرتا ہے۔ اس کا سبب امام ولی اللہ بیہ قرار دیتے ہیں کہ ارتفاقات کی دوسری منزل میں انسان کی ضرور تیں اتنی بڑھ گئیں کہ ان سب کافراہم کرناایک تھخص تو کیا ایک خاندان کے بھی بس میں نہ رہا۔ لا محالہ دوسرے خاندانوں کی مدد کی ضرورت پڑی۔مثلاً شروع شروع میں انسان اپنے اور اپنے خاندان کی ضرورت کے مطابق ج بوتا تھا اور جب قصل یک جاتی توکاٹ کر کام میں لا تا تھا۔ یہ ارتفاق طبعی (Natural Economy) کی منزل تھی، جس میں اشیاء مبادلے (Exchange) کے لئے پیدانہیں کی جاتیں۔ رفتہ رفتہ پیدا واربر هانے کے طریقے ایجاد ہو گئے اور مبادلے (Exchange) کے لئے پیداوار ہونے گی۔ اسے تجارتی پیداوار (Commodity Economy) کہتے ہیں۔اب کاشٹکاری کے لئے انسانی مشقت (Human Labour) کے بحائے حوانی مشقت (Animal Labour) کی ضرورت پڑی۔ جس کے لئے حیوانوں کو قابو میں لا کر پرورش کرنے کی حاجت ہوئی۔اس کے علاوہ اچھی کاشتکاری کے لئے خباری اور حدادی کی ضرورت پڑی اور ظاہر ہے کہ کسی کام میں حسن پیدا کرنے کے لئے اسے بار بار کرنا پڑتاہے اور اسکے متعلق بہت سی معلومات جمع کرنی ہوتی ہیں اور اس طرح اس کام میں تخصیص (Specialisation) پیدا کی جاتی ہے۔ گر ایک انسان کیا،ایک خاندان بھی پیسب کام بطریق احسن سرانجام نہیں دے سکتا۔ایسے ہی اچھا کھانا تیار کرنے کے لئے انسان کو فن طباخی (Cookery) اور اچھالباس تیار کرنے لئے فن خیاطی کی حاجت ہے۔حاصل کلام بہ ہے کہ ایک خاندان والے بڑی کوشش کریں گے توزیادہ سے زیادہ ار تفاق اول کی چیزیں پیدا کر سکیں گے۔ گر ایسی چیزیں پیدا کرنے کے لئے جن میں ہر حاجت کو پوراکرنے کے لئے افادیت کے علاوہ حسن وجمال کی بھی رعایت رکھی جاتی ہے، ایک خاندان کی کوششیں بکار آمد نہیں ہوسکتیں۔اس لئے ضروری ہے کہ سوسائٹی میں تقشیم عمل (Division of Labour) سے کام لیا جائے اور ایک ایک گروہ ان کامول میں سے ایک ایک کام (Occupation) افتیار کرکے اس میں پچتگی (Experience) اور

بعد میں جب ارتفاق سوم، یعنی تہذیب کی تیسری منزل میں حکومت قائم ہوئی، تو نظام

مہارت(Skill)پیداکرے اور اس ایک پیشے ہی سے اپنی جملہ ضروریات بوری کرے۔



پھر بیج کی نشوو نماکا مناسب بند وبست ہونا چاہئے اور مناسب عمر میں اس کی تعلیم وتربیت اور درستی اخلاق کا بند وبست ہونا چاہے۔ علوم وہ سکھائے جائیں جواس کی دنیوی اور اخروی زندگی میں کام آئیں۔ جب جوان ہوجائے تواس کی شادی کر دی جائے اور اسے کوئی ایسا کسب سکھایا جائے جو معقول طور پر کمانے کھانے میں مدد دے اور اسے ہم چشموں میں عزت دلا سکے۔

### گهرمین مرد کابلند مقام

کوئی نظام مرکز کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا۔ نظام منزلی کامرکز مردہی ہو سکتا ہے۔اس لئے مرد کو گھر میں حاکمانہ فوقیت حاصل ہے، گردہ استبداد سے کام نہ لئے حسب ضرورت اپنے کام کی تشریح کر بجالائیں۔

### میل جول کے فائد ہے

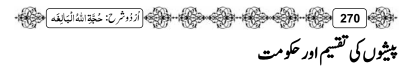
جولوگ کسی شخص کی صحبت کے سب سے زیادہ لاکتی ہیں، وہ اس کے اپنے گھر والے ہیں۔

اس کے بعد اس کے ہمسائے اور دوست وغیر ہوغیر ہوغیر ہے۔ ضروری ہے کہ یہ آپس میں ملیں جلیں

ادر ایک دوسرے کو تحفے دیں۔ خطو کتابت کریں اور معاش میں ایک دوسرے کے کام آئیں۔
آپس میں ایک دوسرے سے کلام کریں۔ مصیبتوں میں ایک دوسرے کی مدد کریں۔ کیونکہ
انہی باتوں سے الفت کا قیام و قوام ہو تا ہے۔ اس لئے ضروری ہے کہ ایک دوسرے کو سلام
کریں۔ کسی کے گھر جائیں تواجازت لے کر داخل ہوں اور اجنبی عور توں کو دیکھ کر نگاہیں نیچی
کریں اور ایسی باتوں سے خاص طور پر پر ہیز کریں، جن سے دلوں میں رفتہ رفتہ نفرت پیدا
ہوجایا کرتی ہے۔

### (۳) انظام معاش

حکمت اکتسانی یانظام معاشی کی تعریف امام ولی اللہ نے یہ کی ہے کہ انسان اپنی معاش میں رفاہیت اور ذوق حسن یاظر افت کا خیال رکھے اور کو حشش کرے کہ انسان اپنی تمام ضرور تیں اوسط در ہے کی رفاہیت سے پوری کرے۔ اگریہ کو حشش نہ کی جائے تو انسان سخت تکلیف اور رنج وغم میں مبتلا ہو جاتا ہے اور اتنی حاجتیں جمع ہو جاتی ہیں کہ ایک شخص ان کو بطریق احسن پوری نہیں کر سکتا۔



معاشر کانسانی میں جب معاملات کی کثرت ہو جاتی ہے اور ضرور تیں بڑھ جاتی ہیں، توجیسے
اوپر دکھایا جاچکا ہے۔ ایک آدمی یاایک خاندان اپنی ساری کی ساری ضرور تیں اچھی طرح پوری
نہیں کر سکتا۔ لامحالہ ضروری ہوتا ہے کہ بعض لوگ بعض پیشوں کو مخصوص طور پر اختیار
کرکے ان میں مہارت پیدا کرلیں، تاکہ اچھے سے اچھاکام ہوسکے۔ لیکن اگر ان پیشوں کو کسی
کنٹر ول میں نہ رکھا جائے تواس سے معاشر کانسانی کو بہت سے نقصان چہنچنے کااندیشہ ہے۔

(۱)۔ اگر اکثریت ایک پیشہ یا کسب اختیار کرلے تو دوسرے پیشوں کی ضرور تیں پوری نہیں ہوری خہیں ہوری خہیں ہوری خہیں ہوسکیں گی۔ مثلاً اکثر لوگ صعنت وحرفت میں لگ جائیں یاسر کاری دفتروں میں کلر کی کے چیچے پڑجائیں تومویشیوں کی پرورش اور کاشت کاری کرنے والوں کی تعداد گھٹ جائے گی۔ پیشوں کے اس عدم توازن سے سوسائٹی کی اجتماعی زندگی برباد ہوجائے گی۔

(۲)۔ بعض لوگ ایسے پیشے اختیار کر لیتے ہیں یا ایسی اشیاء کی صنعت کاری شروع کر لیتے ہیں جس سے سوسائٹی پر برااثر پڑتا ہے۔ مثلاً فخش، برہند تصاویر یا مجسموں کی ساخت اور فروخت یا ایسی مخربِ اخلاق کتابوں کی اشاعت یادل آزار لٹریچ پیدا کرنا۔

ان حالات کے انسداد کے لئے ضروری ہے کہ حکومت پیشوں اور پیشہ وروں اور ان کی صنعت پر اس طرح سائنٹ کک حالت خراب ہونے صنعت پر اس طرح سائنٹ کک حالت خراب ہونے نہائے ۔

### ممنوع چیزیں

عام سوسائی کے لئے مفید قانون میں جن اصولی چیزوں کی خرید و فروخت کی ممانعت ہونی چاہئے، وہ بقول حضرت امام حسب ذیل ہیں:

(۱)۔ وہ چیزیں جو سوسائٹی کے عام اخلاق کو برباد کرنے والی ہوں۔ ان میں بعض چیزیں تو الی ہیں جو براہ راست اخلاق عامہ کو برباد کرتی ہیں۔ ان کی خرید وفروخت سے بداخلاقی الرُوُوشِ نَ خُجَةُ اللهِ الْبَالِغَهِ كَالْ الْمُعَالِمُ الْبَالِغَهِ كَالْ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعِلَمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعِلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلِمُ اللَّهِ اللَّهِي الْمُعِلَمُ اللَّهِ الْمُعِلَّمِ اللَّهِ الْمُعِلَمِ اللَّهِ الْمُعِلَمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعِلَّمُ اللَّهِ الْمُعِلِمُ اللّلْمِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمِلْمُ الْمِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلْمُ اللَّهِ الْمُعِلِمُ اللَّهِي

حکومت چلانے کے لئے معاونین (Assistants) کی ضرورت پڑی۔ رفتہ رفتہ وفتری کام (Clerical work) بھی ایک منتقل پیشہ بن گیا۔

### مبادلے کی ضرورت

جبانسان کی حاجیں بڑھیں اور اس نے ارتفاق دوم میں قدم رکھاتویہ مشکل محسوس کی جانے گئی کہ کوئی شخص مبادلہ جنس (Batter) سے اپنی ضرور تیں پوری نہیں کر سکتا۔ مثلاً ایک موچی نے جوتے کا ایک جوڑا بنایا۔ اسے توقع تھی کہ نور باف سے اس کے عوض کپڑا مل جائے گا۔ لیکن نور باف کو فی الحال جوتے کی ضرورت نہیں۔ اس لئے موچی اپنی ضرورت اس سے پوری نہ کر سکا۔ سوسائٹی میں اس قسم کے واقعات رونما ہونے گئے تو عقلند لوگوں نے کسی ایس چری معاوضہ بننے کی صلاحیت رکھتی ہو اور جلدی ایس چری مواور جلدی خراب بھی نہ ہوتی ہو۔ رفتہ رفتہ سونے اور چاندی کو اس غرض کے لئے استعال کیا جانے لگا اور کی سکے (Coin-money) کارواج شروع ہوگیا ۔

اس طرح ارتفاق دوم، لینی تهذیب کی دوسری منزل میں بیئت اجماعیہ (Society) منظم (Organised) ہوگئ۔

### پیشه اختیار کرنے کا اصول

سوسائی میں رہتے ہوئے انسان کو کوئی نہ کوئی پیشہ تو اختیار کرناپڑتا ہی ہے، مگر سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ انسان کیسا پیشہ اختیار کرے؟ اس کا جو اب حضرت امام ولی اللہ میہ دستے ہیں کہ پیشہ وہ اختیار کرے جو انسان کی حاجتیں پوری کرے۔ اس کی تشر یک کرتے ہوئے ایک جگہ کھتے ہیں کہ:

"ایک شخص کو بھوک زیادہ لگتی ہے، مگروہ کسب ایسااختیار کر تاہے جو اس کی حاجتیں پوری نہیں کرتا۔ وہ ضرور بھیک مانگئے اور ذلیل کام کرنے کی طرف مائل ہوجائے گا۔ بعض لوگ یوں تو قوی الجیثہ ہوتے ہیں لیکن زیادہ کماتے نہیں، وہ زنااور بدکاری کی طرف رجوع کرتے ہیں۔"

🗨 ججة الله البالغه ، جلد دوم ، ص ۵ • ا

• بدوربازغه ص٧٤



(۲)۔ دھو کہ دے کر نفع حاصل کرنا بھی جائز قرار نہیں دیاجاسکتا۔ مثلاً مال کاعیب چھپانایا مال کو حقیقت سے زیادہ اچھا ظاہر کرنا اور مصنوعی طور پر چک دمک دکھا کر قیمت بٹورنایا اچھی چیز میں اسی جنس کی ادنیٰ درجے کی چیز ملاکر بیجنا(Adulteration)۔

(2)۔ الی چیزوں کی تیج بھی ممنوع ہے جو خدا تعالی نے سب انسانوں کے لئے پیدا کی ہیں۔ مثلاً قدرتی طور پر بہتایانی۔ ایسے یانی کوروک کر پیجنانا جائز ہے۔

### (م) لين دين

حکمت تعالمیہ یالین دین کے موضوع پر بحث کرتے ہوئے حضرت امام ولی اللہ فرماتے ہیں کہ جب ایک شخص نے کسی خاص پیشے میں امتیاز و شخصیص (Specialisation) پیدا کرلی، تو معلوم ہوا کہ ایک ہی کام اس کی ضرور تیں پوری نہیں کر تا۔ بعض او قات اشیاء مفت دینے کی ضرورت پڑی تاکہ لوگوں کی الفت حاصل کی جائے، کہ یہ بھی بجائے خود ایک ضرورت ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے ضروریات انسانی اور امداد باہمی حاصل ہوتی ہے۔ ایسے ہی بعض او قات اظہار وفایار حم کی وجہ سے روپیہ خرج کرنے کی ضرورت پڑی تاکہ ارتفاق پایہ جمیل کو پہنچے۔ پس عنایت اللی نے انسان کی مبادلے کی طرف رہنمائی کی۔

### مبادلے کی شکلیں

مبادلے کی کئی شکلیں ہیں:

(۱) - بع:اس میں مال (Goods) کامبادلہ مال کے ساتھ کیاجاتا ہے۔

(۲)۔ ہبہ: اس سے مراد بیہ ہے کہ دنیاوی یا اخروی نفع کی امید پر کوئی چیز بلامعاوضہ کسی کودے دینا۔

(m)\_اعارةً: اس مين منافع بلامعاوضه دياجا تاب\_

(م)۔ دین: اس میں اعارہ اور بچے دونوں صفتیں پائی جاتی ہیں۔ البتہ اس میں کہی بچے کے معنی غالب ہوتے ہیں، جیسے بچے سلم میں، جس میں نقد روپیہ لے کر جنس بعد میں دیر سے



اورسیہ کاری کی براہ راست ترویج واشاعت ہوتی ہے، جیسے شراب۔ ایسے ہی بداخلاقی اور بد کاری میں مدودینے والی چیزیں بھی ممنوع ہیں۔ مثلاً مغنیہ کا پیشہ۔

(۲) گندی اور سڑی ہوئی چیزیں جن سے نہ صرف انسان کی حس پاکیزہ مزاجی کو تکلیف پہنچق ہے بلکہ صحت کے لئے بھی مضربیں۔

(۳) ایسے معاملات جو نزاع (Litigation) کاموجب ہوں۔ مثلاً قیت اور مال کامتعین نہ ہونا یا پیانے کا معین نہ ہونا یا تیج در بیج ، مثلاً خرید ار فروخت کنندہ سے کسی چیز کے خرید تے وقت یہ قید لگادے کہ میں یہ چیز تم سے اس قم میں اس شرط پر خرید تاہوں کہ تم مجھ سے اتنی رقم میں فلاں چیز خریدو۔ یا بن دکھائے مال بیچنا یا خریدو فروخت میں کوئی ایسی شرط آجائے جو آگے چل کر جھڑے کا سبب بنے۔ یا کچے چھل بیچنا یا غیر مقبوضہ چیز کی فروخت۔ غرض خریدو فروخت میں معاملہ بالکل صاف، واضح اور بین ہونا چاہئے اور کسی قسم کی پوشیدگی، ابہام اور لاعلمی نہیں ہونی چاہئے اور ہر چیز متعین ہونی چاہئے۔ لیکن عدم متعین کو مبالغے کی حد تک نہیں پہنچایا جاسکتا۔ عدم تعین صرف وہ مصر ہے جو موجب نزاع بن سکے۔

(4)۔ خرید وفروخت میں مسابقت بھی نقصان رساں ہوتی ہے۔ اس لئے ایک شخص کی تھے میں دخل دینا یا ہولی پر بولی دینا یا دوسروں کو خرید اری سے روکنے کے لئے بولی بڑھانا ناجائز ہے اور نہ تدن کے لئے یہ مفید ہے کہ شہری آدمی دیہاتی کا دلال بنے۔ اس میں ایک نقصان تو یہ ہے کہ دیہاتی لوگ زیادہ نفع کے لالچ میں دلالوں کے بچندوں میں بھنس کر خراب ہوتے ہیں۔ دوسرے اس سے اہل شہر کو یہ نقصان پہنچتا ہے کہ دلال مال روک رکھتے ہیں اور گراں کر کے بیچے ہیں، پس یہ بہتر ہے کہ دیہاتی لوگ باربار تھوڑا تھوڑا مال کے کر آئیں اور مناسب قیت پر بیچیں۔

(۵)۔ایسے طریق سے نفع اندوزی (Profiteering)جس سے سوسائی کے اکثر افراد کو تکلیف پنچ ممنوع ہے۔ مثلاً احتکار (Hoarding) یعنی زیادہ نفع کمانے کی خاطر غلے وغیرہ کورو کے رکھنا۔



کانام "حق ملکیت "لیعنی حق انتفاع ہے۔ورنہ زمین کا اصل مالک تو خد اتعالیٰ ہی ہے۔ لہذا جو شخص آبادی کے باہر کسی افنادہ اور غیر مزروعہ زمین کوسب سے پہلے آباد کرے اور اس کے اس فعل سے کسی کو نقصان بھی نہ پہنچتا ہو، تو وہ اس زمین کامالک بن جاتا ہے۔ اگر کسی زمین کامالک مرجائے اور اس کا کوئی وارث نہ ہو تو وہ پھر سب کے لئے مباح ہو جاتی ہے۔ لیمن کامالک عومت کے تابع آجاتی ہے اور اب وہ جسے چاہے دے سکتی ہے۔

(۲)۔ قانون معیشت کادوسر افطری اصول یہ ہے کہ نظام تدن ایساہوناچاہے کہ سوسائی کے سب افراداس میں حصہ لیں اور ایک دوسرے کی مدد کریں۔

(۳)۔ تیسر اطبعی قانونِ تدن ہے کہ جو چیزیں قدرت نے عام فائدے کے لیے پیدائی ہیں اور جن کوکار آ مدبنا نے ہیں کی عاص شخص یا جماعت کی محنت و قابلیت کاد خل نہیں، انہیں حتی الامکان الی شکل میں رہنا چاہئے کہ ہر ایک شخص ان سے استفادہ کر سکے۔ جس چیز کورو کے بغیر اس سے استفادہ ممکن نہ ہو، اس کے لئے بیہ قاعدہ ہونا چاہئے کہ ہر ایک شخص اسے اتناہی روکے جتنارو کناضر وری ہو۔ مثلاً کھیت کو پانی دینا ہو توسب سے پہلے اس کسمان کی باری ہے، جس کا کھیت پانی کے بہاؤ میں سب سے پہلے پڑتا ہے۔ جب وہ اپنے کہ سمان کی باری ہے، جس کا کھیت پانی کے بہاؤ میں سب سے پہلے پڑتا ہے۔ جب وہ اپنے کہ سے کہ وہ اپنے کے متصل کھیت کی باری ہوگی۔ اس کھیت کو سیر اب کرلے تو اس سے آگے یا سامنے کے متصل کھیت کی باری ہوگی۔ اس ترتیب سے یہ سلسلہ جاری رہے گا یہاں تک کہ تمام کھیت سیر اب ہوجائیں۔ روکنے میں بھی ہر شخص کا فرض ہے کہ وہ پوری احتیاط کرے ، کہ کسی کو تنگی یا تکلیف نہ پنچے۔ ایسے بی چارہ اور جنگل کی کنڑیاں قدرت کا عام انعام ہیں۔ کسی کاحق نہیں کہ اپنے لئے مخصوص کی جو شے نے جو اکا بر پر مشتمل تھا، پانی جیسی عام چیز کو اپنے مویش کے لئے مخصوص کر لیا تھا۔

(4)۔ تدنِ انسانی کا چوتھا قانونِ طبعی یہ ہے کہ سب لوگ مل جل کر سوسائٹی کی پیداوار بڑھائیں اور نئی ایجادات و اختراعات کے ذریعے سے ارتفاقات کی اصلاح کی کوشش کریں۔

وَ الرُوو شُرِى : حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ اللهِ الْبَالِغَهِ

دی جاتی ہے اور مجھی اعارہ کے معنی غالب ہوتے ہیں جیسے روپے پیسے کا قرض ہے۔ جس میں نقد دے کر اس کے منافعے کاعوض نہیں لیاجا تا۔

### میاد لے کے اصول

اس ارتفاق کو معاشر کانسانی کے واسطے مفید بنانے کے لئے ضروری ہے کہ جس چیزی خرید وفروخت کی جائے، اس کی قیمت، اجرت اور منفعت کے متعلق ہر بات صاف صاف طے کرلی جائے اور ہر فردد هو کے سے بچے، یعنی ایسی چیز ندلے بیٹھے، جو اسکی حاجت پوری نہ کرتی ہو۔

مبادلے میں یہ بھی ضروری ہے کہ فریقین سودے کے متعلق ایجاب وقبول کریں یا نقد اُ نقد سودا ہو، تاکہ مبادلے میں جانبین کی رضامندی کا اظہار ہوجائے۔یہ بھی لازم ہے کہ چیز پراس مجلس ہی میں غور کرلیاجائے اور اگر لوٹانی ہو توالگ ہونے سے پہلے لوٹادی جائے۔

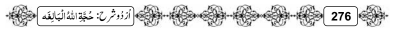
لین دین میں بعض او قات ایساہو تاہے کہ کوئی شخص لینے یادیے کاوعدہ کرکے مکر جاتاہے یا انکار کر دیتاہے۔ قدرت نے انسان کے دل میں یہ بات ڈالی ہے کہ اگر لین دین نقذ أنقذ نہ ہو تو اسے ضبط تحریر میں لا یا جائے۔ جس پر با قاعدہ شہادت ہو۔ اور رہن رکھا جائے، تو بھی وثیقہ تحریر کرلیا جائے۔ اس سے سوسائٹی میں آپس کے جھکڑے کم ہو جاتے ہیں۔

#### چند مفید اصول

معاشرۂ انسانی میں سے جھڑے کے مواقع کم کرنے کے لئے مندرجہ ذیل توانین ضروری ہیں:

(۱)۔اللہ تعالیٰ نے انسان کوز مین پر پیدا کر کے اس کی روزی کاسامان بھی یہی فراہم کر دیا ہے اور سب انسانوں کو حق دیا ہے کہ اس سے فائدہ اٹھائیں۔لیکن انسان کی خود غرضانہ مسابقت (Competition) اور باہمی تنازع کورو کئے کے لئے یہ قاعدہ مقرر کر دیا کہ جو شخص کسی قطعۂ زمین سے سب سے پہلے نفع حاصل کرنا شروع کر دے ، وہ اس کی ملکیت ہوئی۔ اب کسی کو حق نہیں ہے کہ اس سے انتفاع کر سکے۔ تاو قتیکہ پہلے قبضہ کرنے والا رضامندی کے ساتھ خود ہی اسے نہ دے دے یا برضائے خود مبادلے کے لئے آمادہ نہ ہوجائے۔ان دونوں صور توں میں بھی کسی قسم کا فریب اور دھو کہ نہیں ہوناچا ہئے۔اسی

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@g



اوپرد کھایاجاچکاہے کہ معاملات کی روح تعاون ہے۔ کیکن سودی کاروبار تعاون کی روح سے قطعاً عاری ہو تاہے۔ اس میں قرض خواہ بطاہر مقروض کو مالی مدد دیتاہے اور مقروض قرض خواہ کو گھھ ذائد دینے کا وعدہ اپنی مرضی سے کر تاہے ، کیکن اس لین دین کا نفیاتی تجزیہ کیا جائے تونہ قرض خواہ کی نیت ہوتی ہے کہ وہ مقروض کو مالی مددد سے اور نہ مقروض اپنی مرضی اور خوشی سے ذائدر قم اداکر تاہے۔ چنانچہ اگر مقروض سود دینے کا وعدہ نہ کرے تو قرض خواہ اسے ہر گرمالی مدد نہیں دیتا۔ ادھر مقروض صرف افلاس اور ناداری کے مارے سود اداکر تاہے۔ اگر کسی وقت خود قرض خواہ مقروض ہوجائے تو افلاس کی حالت میں خوشی سے اس طرح سود دینا قبول نہ کرے گا، جس طرح اناج مول لیتے وقت خوشی سے دام اداکر تاہے۔ لہذا مقروض کی رضامندی کو حقیق حسل منامندی نہیں کہا جاسکتا۔ اس سے ظاہر ہے کہ قرض خواہ کی "مالی امداد" تعاون کی روح سے خالی ہوتی ہے۔ اس لئے یہ کاروبار انسانیت اور تمدن کے اصول سے قطعاً منائی ہے۔

قرض ہمیشہ دہ لوگ لیتے ہیں جو مفلس ہوں اور وہ بھی اس وقت جب وہ اپنی ضرورت کسی اور طرح پوری نہ کرسکنے کی وجہ سے مضطر ہوجاتے ہیں۔ان میں سے اکثر مفلس وقت مقررہ پر ادا بھی نہیں کرسکتے۔ اس لئے انہیں سود در سود ادا کرنا پڑتا ہے اور وہ اس سے مشکل ہی سے نجات یاتے ہیں۔

سودی کاروبار بہت سے جھگڑوں کاموجوب ہو تاہے، جو شخصی بھی ہوسکتے ہیں اور بین الا قوامی بھی۔ جو بعض او قات خطرناک جنگوں کاموجب بنتے ہیں۔

سودی کاروبار کا اثر اخلاق انسانی پر بھی نہایت ناگوار پڑتا ہے۔ جو لوگ سود خوری کا پیشہ اختیار کر لیتے ہیں، وہ مقروضوں سے روپیہ وصول کرنے میں بہت سختی کرنے کے عادی ہوجاتے ہیں۔ ایسے اشخاص میں مروت کی روح بالکل مرجاتی ہے اور وہ خلق ساحت صب بالکل عاری ہوجاتے ہیں۔

● حضرت امام صاحب انسانیت کے لیے جو بنیادی خلق ضروری قرار دیتے ہیں،ان میں ایک خلق ساعت بھی ہے۔جس کامطلب بیہ ہے کہ انسان دنیاوی چیزیں استعال کرے، توان میں انہاک پیدانہ کرے۔ کیونکہ یہ انہاک اس کے مرنے کے بعد کی زندگی کے لئے مصر ثابت ہوتا ہے۔ (مولف)



### جوااورسٹہ بازی کیوں ممنوع ہے؟

اس تدنی زندگی کی روح بقول حضرت امام الائمہ تنکاؤن ہے۔ لہذاتر قی اموال کے وہ تمام ذرائع جو تعاون کی روح سے خالی ہوں اصول فطرتِ انسانی کے لحاظ سے بالکل ناجائز اور تدن کے منافی ہیں۔ جیسے قمار بازی (Gambling) اور سٹر (Speculation) جن میں اگر چہ مبادلہ ہو تا ہے، لیکن وہ کسی منفعت بخش چیز کے پورے معاوضے کے بدلے میں نہیں ہو تا، بلکہ قمار باز اپنی جہالت اور لا پلے کے باعث اس جھوٹی امید پر کہ ایک ہی داؤں میں جھے بہت ہی دولت ہاتھ آ جائے گی، ایک کثیر رقم کی شرط بدلیتا ہے۔ ظاہر ہے کہ اس ذریعہ اکتساب میں تعاون کو کوئی دخل نہیں ہے۔ اب اگر وہ شرط ہارگیا تواسے قہر درویش بجانِ درویش کے مطابق خاموش ہو جانا وخل نہیں ہے۔ اب اگر وہ شرط ہارگیا تواسے قہر درویش بجائی درویش کے مطابق خاموش ہو جانا اس والے انسانیت کے خلاف ہیں۔

### سود کی ممانعت

ایسے بی رزق کمانے کے وہ ذرائع جن میں بظاہر تعاون کی شکل موجو دہے، لیکن اس کی تہ میں تعاون کی شکل موجو دہے، لیکن اس کی تہ میں تعاون کی موت پوشیدہ ہے انسانیت اور معاشرہ کے لئے سم قاتل کا حکم رکھتے ہیں۔ جیسے سودی کاروبار۔ سودیار باسے مراد قرض لی ہوئی چیز سے زیادہ یا بہتر والیس دینا ہے۔ حضرت امام صاحب اس کی دوفتمیں کرتے ہیں:

(۱)\_رباحقيقي يعني اصلى سوداور (۲)\_ربا بالفضل

حقیقی سود نقد قرضوں پر ہو تاہے۔ جنس کا قرض بھی جس پر سود لگایا جائے اسی ذیل میں آتاہے۔

ربابالفضل سے مرادیہ ہے کہ کوئی جنس اس شرط پر ادھار دی جائے، کہ اداکرتے وقت
اس سے بہتر جنس لی جائے گی۔ مثلاً سرخ گندم ادھار دے کر سفید گندم واپس لینا، اسے اصلی
سود سے مشابہت کی وجہ سے سود قرار دیا گیا ہے۔ البتہ جب جنس ایک نہ ہو اور سودا دست
بدست ہوتو سود قرار نہیں یا تا۔

- الرورش عَمْقِة اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه اللهُ الْبَالِغَه

ہے۔ یعنی انسان تھوڑاسودلینا شروع کردے تورفتہ رفتہ زیادہ بڑی مقدار میں پہنچ جاتا ہے۔ ایسے ہی تمار بازی معمولی حالت میں شروع کی جائے تو آہتہ آہتہ اس کا دائرہ پھیلٹا جاتا ہے۔ اس لئے سود اور تمار بازی دونوں کو سوسائٹ سے قطعاً نکال دیناضر وری ہے۔

#### رشوت

ایسے بی رشوت معاشر ہانسانی کے لئے مصر ہے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے دوسرے کے مال یاحق پر ناجائز قبضہ کیاجا تا ہے۔ معاشر ہانسانی میں جھگڑوں کے سدباب کرنے اور ہر ایک کو اس کاحق صحیح طور پر دینے ولانے کے لئے رشوت کا دور کرنا اشد ضروری ہے۔ اس کے بغیر سوسائی میں عدل قائم نہیں ہو سکتا۔ نہ عدل کرنے والوں پر اعتاد قائم ہو سکتا ہے۔

### وقف کی ضرورت

سوسائی میں لین دین ہوتا ہے تو وہ ہمیشہ صرف قیمت اداکر نے پر نہیں ہوتا، بلکہ بعض او قات محض احسان کی خاطر بھی کوئی چیز دی جاتی ہے۔ مثلاً صدقہ، ہدیہ، ہبہ اور وصیت وغیرہ۔ یہ سب طریق انسانی سوسائی اپنے دور ارتقاء میں پیدا کر چی ہے۔ لیکن ان کی منفعت زیادہ تر شخص ہے اور بہت محدود طقے تک رہ سکتی ہے۔ بقول امام ولی اللہ، تجازی انقلاب کے دائی حضرت محمد رسول اللہ منگا تیکی نے جن کی تحریک ایک عالمگیر اجماعی تحریک تھی، احسان کا ایک اجماعی طریق تجویز فرمایا، جے وقف کہتے ہیں۔ یہ ان مصالح پر بنی ہے جو مذکورہ بالا کسی طریق مصدقہ سے بھی پورے نہیں ہوسکتے۔ مثلاً ایک آدمی کئی لاکھ روپیہ فقیروں اور محاجوں میں تقسیم کر دیتا ہے۔ وہ دو دو دو چار چار دس دس روپے لے کر چلے جاتے ہیں اور چند دن کے بعد پھر ویسے ہی قاش ہو جاتے ہیں۔ نیز ان کے بعد آنے والے فقراء اس داد و دہش سے محروم رہ والے بیں۔ وقف میں یہ خوبی ہے کہ اس میں اصل ذریعہ پیداوار محفوظ رہتا ہے اور اس کے منافع سے مساکین کو فائدہ پنچار ہتا ہے اور شے موقوفہ پرمالک وقف کا قبضہ بھی قائم رہتا ہے۔ مافع سے منافع سے مساکین کو فائدہ پنچار ہتا ہے اور شے موقوفہ پرمالک وقف کا قبضہ بھی قائم رہتا ہے۔ ایک نفع رسانی کی سے بہترین شکل ہے۔

- اَرُوُو شُرِى مُعَدِّدُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ

سودی کاروبارے آگے چل کر سرمایہ پرستی (Capitalism) پیداہو جاتی ہے، جو مدنیت اور انسانیت کی روح کو فناکر دیتی ہے اور آگے بڑھ کر قوموں کی شہنشاہیت (Imperialism) پیداکرنے کاموجب بنتی ہے۔

سودی کاروبارسے رفاہیت بالغہ یعنی پر تکلف زندگی پیداہوتی ہے۔ مطلق رفاہیت توبیہ ہے کہ انسان زندگی بسر کرنے کے ایجھے طریقے استعال کرے، مثلاً کھانے میں صاف پاک چیزیں استعال کرے اور سڑی ہوئی خراب چیزوں سے پر ہیز کرے یاصاف سقری جگہ بیٹے کر شاکنگی کے ساتھ کھائے۔ رفاہیت بالغہ بیہ ہے کہ ایک ہی جنس کی چیزوں میں سے بہترین چیز کا انتخاب کرنا۔ مثلاً کپڑے کی ضرورت ہو تو معمولی صاف ستقرے کپڑے کی بجائے کو اب اور ابریشم استعال کرنا۔ یہ تعیش کی زندگی ہے جو تعمق فی الد نیاکا نتیجہ ہے۔ معاشرے میں چندلوگ ہی الی زندگی بسر کرسکتے ہیں۔ انہیں اس قشم کی پر تکلف زندگی بسر کرنے کے میں چندلوگ ہی الی زندگی بسر کرسکتے ہیں۔ انہیں اس قشم کی پر تکلف زندگی بسر کرنے کے بیاں۔ نتیجہ یہ ہو تاہے کہ دولت اس محدود طبقہ میں بند ہو کررہ جاتی ہے اور سوسائٹی کا بڑا طبقہ جو غرباء پر مشتمل ہو تاہے ، امر اء کے طبقے کا دست نگر بن جاتا ہے۔ رفتہ رفتہ ایک طرف توبہ غیادی پیشیے، جن پر اجتماع انسانی کا مدارہے، مثلاً زراعت، صنعت و حرفت وغیرہ، کار گروں بنیادی پیشیے، جن پر اجتماع انسانی کا مدارہے، مثلاً زراعت، صنعت و حرفت وغیرہ، کار گروں کی کی کی وجہ سے برباد ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کاموں میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ یہ لوگ ان کامول میں مصروف ہو جاتے ہیں۔

مذکورہ بالا خرابیاں اس بات کی مقتضی ہیں کہ انسانی معاشرے کو سود جیسی لعنت سے بچانے کے ان لوگوں کو جو سودی کاروبارسے بازنہ آئیں، ایسی سخت سزادی جائے جیسی ان لوگوں کودی جاسکتی ہے، جوخود حکومت کے باغی ہوں۔

قمار بازی اور سودی کاروبار دونوں انسانی معاشرے کے لئے ویسے ہی غیر طبعی ہیں جیسے انسان کی طبعی غذائوں کے مقابلے میں شراب نوشی۔اس سلسلے میں مقدار کی کی بیشی کاسوال بالکل غیر مناسب ہے، جس طرح مسکرات میں سے کسی چیز کا استعال تھوڑی ہی مقدار سے برصے برجے بہت برجی مقدار تک پہنچ جاتا ہے، وہی صورت قمار بازی اور سود میں پیش آتی

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



(۱) مضاربت

اس میں ایک شخص کامال ہو تاہے اور دوسر ااس سے تجارت کر تاہے اور نفع آپ میں تقسیم کر لیتے ہیں۔

#### (۲) مفاوضت

اس میں چند آدمی برابر کامال شریکِ تجارت کرکے مشتر کہ طور پر خرید و فروخت کرتے ہیں اور نفع آپس میں بانٹ لیتے ہیں۔ یہاں دوسرے کے وکیل اور کفیل ہوتے ہیں۔

#### (m) عنان

یہ ہے کہ معین مال میں شریک ہو کر کاروبار کیا جائے۔ گر کوئی شخص دوسرے کا کفیل نہ ہو، جس سے وہ آپس میں ایک دوسرے سے مطالبہ کر سکیں۔

### (۳) شرکت صنالع(Guildism)

اس میں ایک پیشے کے لوگ مل کر محنت کرتے ہیں اور اجرت آپس میں تقسیم کر لیتے ہیں۔ ان سب میں بیر شرطہ کہ آپس میں جھڑے کی کوئی شکل پیدانہ ہوسکے۔

#### مز ارعت

حضرت امام الہند کار وباری معاونت کی ایک اور شکل مز ارعت بھی لکھتے ہیں۔ جس میں ایک شخص کی زمین ہوتی ہے اور دوسرے کی محنت اور آلات کشاورزی۔

### امام ابو حنيفه وشالله مخالف بين

اسلامی انقلاب سے پہلے عرب میں عام طور پر مز ارعت کارواج پایاجاتا تھا۔ لیکن عدلِ اسلامی قائم ہونے کے ابتدائی دور میں مز ارعت کو ناپیند کیا گیا اور جولوگ مز ارعت کرتے متحے، انہوں نے اس بناپر ترک کر دیا کہ حضرت محمد رسول اللہ مَثَالِثَیْمُ نے اس سے منع فرمادیا تھا۔ بعد کے زمانے میں جب ارتجاع (Reaction) شروع ہوگیا، بعض بڑے بڑے لوگ



#### (۵)۔امدادِباہمی

معاشر ہ انسانی میں رہنے والے ہر ایک انسان کا حق ہے کہ وہ بھوکا نہ سوئے، اس کے کھانے پینے، کپڑے لئے، مکان، صحت اور تعلیم کی عام ضرور تیں پوری ہوں، لیکن اس حق کے بورا ہونے کے بعد دیکھاجاتا ہے کہ یہ تمام افراد مشین میں بنے ہوئے پرزوں کی طرح یکسان نہیں ہوتے، بلکہ قابلیت، اہلیت اور اخلاق وعادات میں فرق ہوتا ہے۔ چنانچہ بعض تیز فہم ہوتے ہیں۔ بعض نسبتاً کند ذہن ۔ بعض کار حجانِ طبع ایک پیٹے کی طرف ہوتا ہے اور بعض کا دوسری اکی طرف ہوتا ہے اور بعض کا دوسری اکی طرف ہوتا ہے اور بعض کا بعض کے دوسری اکی طرف ہے۔ یہی وجہے کہ وسمت بعض کم ۔ زیادہ کمانے والوں کا طبعی فرض ہیہ ہے کہ اپنے کم قسمت ہم جنس افراد کی کم سے کم طبعی ضرور توں کا خیال رکھیں، ورنہ نظام معاشرہ بگڑ جائے گا۔

### تعاون کی ضرورت

اس فرقِ مراتب کی وجہ سے معاش میں خلل پڑسکتا ہے۔ اس لئے تعاون کی ضرورت ہے۔ مثلاً ایک آدمی کے پاس کچھ زمین ہے، جسے وہ خود کاشت نہیں کرسکتا۔ لامحالہ وہ ایسے آدمی کا تعاون حاصل کرسکتا ہے جو اپنے بیل اور نیج سے کام لے کر اس زمین میں کاشت کرے۔ ایسے ہی ایک شخص کو اپنے حق کے استقر ارکے لئے دوسرے آدمی کی ضرورت ہے، جو اس کے استور اس کے خق کی خاطر جھڑ ہے۔ اس لئے اسے و کیل مقرر کرنا پڑتا ہے۔ یاکسی آدمی کو کفالت پر کام لینے کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایسے تمام حالات میں تعاون کی ضرورت ہوتی ہے۔ یہ بھی انسانی معاشرے کا ایک ضروری جزیے اور ارتفاقی دوم میں اس کی ضرورت پڑتی ہے۔

### تعاون کی صور تیں

یہ ظاہر ہے کہ سوسائٹی کا نظام محض انفرادی کو ششوں سے نہیں چل سکتا۔ ترتی دیئے کے لئے آپس میں اشتر اکبِ عمل اور تعاون سے کام لیناانسان کا فطری تقاضا ہے۔ ارتفا قات انسانی کی ترقی مو قوف ہی تعاون واشتر اک پر ہے۔ کاروبار (Business) میں بھی تعاون واشتر اک نہایت مفید نتائج پیدا کر تا ہے۔ اس سلسلے میں حضرت امام شاہ ولی اللہ بعض مندر جہ ذیل صور تیں بیان کرتے ہیں:۔



کرناوغیرہ ۔ لیکن اس باہمی تعاون سے معاشی وسائل حاصل کرنے کی شرط لازم یہ ہے کہ یہ قبضہ اور یہ حصولِ ترقی،معاشر وانسانی میں ایک دوسرے کی معاشی زندگی کی منگی کاباعث ندین جائے تا کہ ایسانہ ہو کہ تدن پر فساد پیدا ہو جائے۔

### مولاناعبيد الله سندهى ويتالله كامسلك

یہاں یہ امر بیان کر دیناخالی از دلچیسی نہ ہوگا کہ ہمارے زمانے میں حضرت امام ولی اللہ دہاری توسطی توسطی میں خطرت اللہ البالغہ دہلوی توسطی توسطی توسطی تحیہ اللہ البالغہ کے صفحہ کا ایرایک حاشے میں تحریر فرماتے ہیں کہ:

"اعلم ان اما منا الاعظم اباحنيفة لا يجوّز البزارعة والجواب عن حديث خيبران رسول الله على المنتها المنتها على وجه الجرية لانه لم يضع عليهم الجرية غيرة والحال ان الجرية كانت واجبة بالكتاب، قاله ابوبكر الرازى الحنفى وما اعطاء عليه السلام شطى الغلة اياهم كان على وجه العطاء والبعاونة في المؤتد وانا ناغذ بقول إلى حنيفة مراسة لان في الزراعة ظلم وجور على العامة وتسلط الاغنياء بالظلم على الاراض كثيرة واستعبال العوام فيهاكا ستعبال الحبيروالبقي لا يرحبون عليهم ولا يعطونهم مايكتفي بطونهم على انهم يظلبون عليهم ظلباً لا يستطيع وصفه احدوام اعلى تقدير عدم الجواز فلا يترك اراض احداث عدى الامالية در على حرائه المناحدة على الاراض كريم المواز فلا يترك اراض احداث عدى الدي الامالية در على حرائه المناحدة على الالامالية در على حرائه الله المناحدة على الالامالية در على حرائه المناحدة على المناحدة على الالامالية در على حرائه المناحدة على الالامالية در على حرائه المناحدة على الله المناحدة على العرائه المناحدة على الالامالية على العرائم المناحدة على العرائم العرائم العرائم المناحدة على العرائم العرائم

یعنی حضرت امام اعظم ابو حنیفہ عضائی مزارعت کو جائز نہیں رکھتے اور وہ جو خیبر کے متعلق ابور افع رفی نظر کے دوایت بیان کی جاتی ہے، تو وہ بقول ابو بکر جصاص الرازی الحنی، بطور جزیہ تھا۔ کیونکہ اہل خیبر پر اور کوئی جزیہ نہ لگایا گیا تھا۔ حالا نکہ قانونِ اللی کے مطابق ان پر جزیہ لگنا چاہئے تھا۔ اس کے باوجود حضرت محمہ رسول اللہ منا اللہ کی خاشت شدہ زمین سے جو تھوڑی بہت پیداوار یہود کودی، تو وہ بطور بخشش اور احسان تھی۔ ہم حضرت امام ابو حنیفہ محمد اللہ کے قول کے پیرو ہیں۔ حقیقت یہ اور احسان تھی۔ ہم حضرت امام ابو حنیفہ محمد ارمز ارعوں پر سخت ظلم کرتے ہیں اور فقہ رفتہ بہت کثیر اراضی پر ظلماً قبضہ جما بیٹھتے ہیں اور بے چارے عوام سے اتناکام

- الْرُوُوشِ نَ حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبُوالْعَلِيقِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِعَلِيقِ اللَّهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ الْبِيلِيِّ عَلَيْهِ الْبَالِغَلِيقِ اللَّهِ الْبَالِغَلِيقِ اللَّهِ الْبَالِغَلِيقِ اللَّهِ الْبَالِغَلِيقِ اللَّهِ الْبَالِعَلِيقِ اللَّهِ الْمِنْ الْمُوالْمِينَ اللَّهِ الْمِنْ الْمُنْ الْمِنْ الْمُ

مزارعت پر عمل پیراہونے لگ گئے۔ لیکن فن قانون سازی، فقہ کے بہترین اہر حضرت امام ابوحفیہ میں ابوحفیہ میں ابوحفیہ میں ابوحفیہ کی قانونی تفریعات (Bye-Laws) صدیوں اسلامی حکومتوں میں زیر عمل رہیں، مزارعت کو جھڑوں کی بنیاد پاکر خلاف قانون قرار دیا۔ حضرت امام ابوحفیفہ میں میں دوراندیثی قابل داد ہے کہ مزارعت کے نقصانات ، جس نے آگے چل کر جاگیر داروں کی شکل اختیار کرلیا تی جلد بھانپ لئے۔ تاریخ شاہد ہے کہ چھٹی صدی ججری میں مزارعت اور جاگیر داری کی وجہ سے کاشت کاروں کا حال اتنابر اہو گیا تھا کہ ایک فاضل مصنف ابن تین کو لکھنا پڑا کہ:

"ان البشاهدة الآن ان اكثر الظلم انباه وعلى اهل الحرث"

(لعنی آج ہمارامشاہدہ یہ ہے کہ سبسے زیادہ مظلوم طبقہ کاشتکاروں کا ہے۔)

### حضرت امام الهند وشالله كافيعله

حضرت امام الہند شاہ ولی اللہ دہلوی تُحیثاته کار بھان بھی یہی معلوم ہو تاہے کہ وہ بھی اسے جھڑوں کی بنیاد تسلیم کرتے ہیں اور اسلامی انقلاب کے دورِ اول میں جن لوگوں نے مز ارعت کو ناجائز قرار دیا تھا، ان کے فعل کا سبب انہی مناقشات (جھگڑوں) کو قرار دیتے ہیں، جو مز ارعت میں طبعی طور پر پیدا ہوجاتے ہیں ۔ اور تعاون کی صرف ان صور توں کو جائز قرار دیتے ہیں، جن میں جھڑے ہیں جھڑے پیدانہ ہوں۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

"فاصل التسبب حيازة الاموال البباحة واستنباء ما اختص به بها يستبد من الاموال البباحة والدن والزراعة باصلاح الارض وسقى الهاء ويشترط فى ذلك ان لا يضيق بعضهم على بعض بحيث يفضى الى فساد التبدن - "

معاثی وسائل کووسیلہ کاربنانے کے لئے بنیادی اصول بیہ ہے کہ جائز مال کو قبضے میں لایا جائے اور اس کو اس طرح ترقی دی جائے، جس طرح ترقی دینا جائز ہے۔ مثلاً مویشیوں کی افزائش نسل، آب یاشی اور اصلاحِ زمین کے ذریعے سے زراعت

<sup>•</sup> حجة الله البالغه ص≥۱۱ جلد دوم • حجة الله البالغه ص•۱ جلد دوم



"ذهب ابوحنيفة الى فسادها مطلقاً والى فساد البساقات ايضاً"

(حفرت امام ابوحفنیہ عملیہ کامسلک بیہ ہے کہ مز ارعت اور مساقات دونوں میں فساد مطلق پایاجاتاہے) فساد مطلق پایاجاتاہے)

(مساقات سے مرادیہ ہے کہ حصہ داری پر باغبانی کی جائے۔ یعنی مالک کی زمین اور در خت ہوں اور مز دور کی محنت)

جاگیر داری اور زمینداری کاانسداد

کتنی زمین ایک کاشکار کے قبضے میں رہنی چاہئے؟ اس سلسلے میں حضرت جابر د اللّیٰ کی وہ روایت سلسنے رکھنی چاہئے (جے امام بخاری اور امام مسلم دونوں نے روایت کی ہے) کہ حضرت نبی اکرم مَا اللّیٰ کیا نے فرمایا کہ جس شخص کے پاس قابلِ کاشت زمین ہو، وہ اسے یو نبی بیکار نہ چھوڑے رکھے۔ بلکہ خود کاشت کرے۔ ورنہ اپنے کسی بھائی کو کاشت کرنے کے لئے دیے وساری مایا کو اپنے گھر دیدے۔ اگر وہ نہ خود کاشت کرے ، نہ کسی کو کاشت کرنے کے لئے دے توساری مایا کو اپنے گھر رکھے۔ ہمیں اس (کے کسی عمل) کی ضرورت نہیں۔ (یہ آخر الذکر فقرہ جو آخر مرمایا ہے، قابل غورہے۔)

ایسے ہی ایک صحابی کو حضرت نبی اکرم منگالی آئے کھے زمین عطافرمائی، لیکن وہ ساری زمین کو کاشت نہ کر سکے اور کچھ زمین بیکار پڑی رہی۔ حضرت عمر ڈگائٹ (خلیفہ دوم) نے باقی زمین ان سے چھین کر حاجت مندول میں تقسیم کر دی اس

ملکیت کیاہے

یہاں یہ بات بھی اچھی طرح سمجھ لینی چاہئے کہ حضرت امام الہند؟ کے نزدیک زمین کی ملکیت سے کیام ادہے۔ آپ لکھتے ہیں کہ:

الاصل فيه ما أومأنا أن الكل مال الله ليس فيه حق لاحدٍ في الحقيقة لكن الله تعالى لها اباح لهم الانتفاع بالارض وما فيها وقعت البشاحة فكان الحكم حينتُ نِ

49 كتاب الاموال لا بي عبيد ص



لیتے ہیں کہ ان کو گدھوں اور بیلوں کے درجے پر لے آتے ہیں 🗣 وہ ان عوام پر کوئی رحم نہیں کرتے اور ان کوشکم سیری تک سے محروم کر دیتے ہیں۔

جاگیر داروں اور زمینداروں کے مظالم نا قابل بیان ہیں۔ اس کئے حضرت امام ابو حنیفہ رَحَّالَتُ کے مسلک کی بناپر ایک آدمی کے قبضے میں اتنی ہی زمین رہنے دینی چاہئے، جتنی وہ خود کاشت کر سکے۔ (قلی حاشیہ، ججۃ اللہ البالغہ، جلد دوم ص ۱۱۷) خیبر کے یہودیوں کے متعلق بیان مذکورہ بالا میں جو اشارہ آیا ہے، اس کی تصر تے حضرت امام بخاری کی روایات کے مطابق حسب ذیل ہے:

"ان رسول الله عَلَى الله على خيبر اليهود ان يعملوها ويزرعوها ولهم شطى مايخى منها"

(حضرت محمر مَالَّيْنِظُ نے خيبر كے يهوديوں كو خيبر كى زمين كاشت كے لئے دى۔اس كى پيدادار ميں سے ان كو بھى كچھ حصه ديا گيا۔)

بقول حفرت ابو بکر الرازی الحنی، یه حصه مز ارعت کی بناپرنه تھا، بلکه جزیے کی ادائیگی کی شکل ہی یہ مقرر کی گئی تھی کہ یہود اس زمین کی کاشت کر دیں۔ لیکن حضرت نبی اکرم مَثَالَّتُنِیَّا مِن کے ازراہ جمدردی داعانت یہود کو پچھے پیداوار دے دی۔ حضرت امام ابو حنیفہ ؟کامسلک ان الفاظ میں بیان کیا گیاہے:۔

" وابرحنيفة يأول معاملته على المعاهل عيبربانه استعبلهم بدل الجرية وان شطى الذى دفع اليهم كان منحة منه على المعونة لهم على ما كلفهم به من العبل - "(حاشيه مشكواة السابيح ص ٢٥٧)

(یعنی امام ابو حنیفہ وَحَاللَّهُ نِی اکرم مَنَّ اللَّهُ َ کِ اہل خیبر کے ساتھ معاملے کی حقیقت بیہ بیان فرماتے ہیں کہ یہ بطور جزیہ تھا اور پیداوار میں سے جو حصہ آپ مَاللَّهُ اللَّهُ الله کیان فرماتے ہیں کہ یہ بطور احسان دیا گیاتھا) یہودیوں کو دیا، وہ مز ارعت کا حصہ نہ تھا، بلکہ کام لینے کی وجہ سے بطور احسان دیا گیاتھا)

اس حاشي ميس مندرجه ذيل الفاظ بهي آتے ہيں:

<sup>•</sup> حضرت مولانا ٩ نے بير جمله حجة الله البالغه ، جلد اول ٥٠ اسے ليا ہے۔



مسلمانوں میں تقسیم نہ کی جائے بلکہ عراقی کاشتکاروں کے پاس بی رہنے دی جائے۔ لیکن مدینہ کے بعض او گوں نے اصرار کیا کہ یہ اراضی تقسیم کر دی جائے۔ عرصے تک بحث ہوتی رہی۔ آخر حصرت عمر فاروق ڈٹاٹٹنڈ کو قرآن علیم سے اشدلال سوجھ گیا۔ جس کامطلب یہ تھا کہ یہ اراضی ان او گوں کے لئے بھی ہے جو بعد میں آئیں۔ اس سے حضرت فاروق اعظم ڈٹاٹٹنڈ نے قرار دیا کہ یہ تقسم نہیں ہونی چاہئے۔ چنانچہ سب اہل رائے نے اس رائے کو قبول کر لیا اور عراق اور شام کی اراضی نا قابل تقسیم قرار پائی اور ان کی آمدنی غرباومسا کین وغیرہ کے لئے مقرر رہی۔

### امام عبد العزيز ومثاللة كافتوى

ہندوستان میں جاگیر داری اور زمینداری کوروکنے کے لئے حضرت امام الہند و میں اللہ میں جائے کے لئے حضرت امام الہند و میں خیالات اوپر بیان کئے جانچے ہیں۔ اب ہم آپ کے نامور فرزند امام عبدالعزیز و میں اللہ خیالات پیش کرکے اس مسئلے کو ختم کرتے ہیں۔وہ فرماتے ہیں کہ:

وحضرت شیخ جلال تھا نیسری قدس الله سرهٔ العزیز رساله دراحکام اراضی بهند قلی فرموده ندران رساله این فرموده تجفیق فرموده این فرموده این فرموده تحفیق فرموده ایک بسیار ابطال فرموده تحفیق فرموده ایک که اراضی بهند بدستور اراضی سواد عراق موقوف برملک عامه مسلمین به تخصیص است یعنی درملک بیت المال است وزمیند اران را بیش از قیم بودن د خلے نیست و قاضی محمد اعلیٰ تھانوی میشالله نیز دریں باب رساله نوشته و جمیس مسلک راتر جیج درده الح

گربنابر آنچه حضرت شخ جلال تھانیسری قدس الله سرهٔ دررساله مخود اختیار فرموده اند که زمین بندوستان درابندائ فخ مانند سواد عراق که در عهد حضرت فاروق مفتوح شد بودمو قوف بر ملک بیت المال ست وزمیند ارال را بیش از تولیت و دارو مگل تردو فراهم آوردن مز ار عین واعانت و زراعت و حفظ د خلے نیست چنانچه لفظ زمیند اربی و عزل و فصب زمیند ارال



أن لا يهيج أحد مماسبق اليه من غير مضارة، فالأرض الميتة التى ليست فى البلاد ولا فى فنائها إذا عبرها رجل فقد سبقت يدة اليها من غير مضارة فبن حكمه ان لا يهيج عنها، والارض كلها فى الحقيقة بمنزلة مسجدٍ أو رباطٍ جعل وفقاً على أبناء السبيل وهم شم كاء فيه فيقدم الاسبق فالاسبق، ومعنى الملك في حق الآدمى كونه أحق بالانتفاع من غيرة - (ججة الله البالغ، جلد ووم، ص١٠١)

### حضرت فاروق اعظم رثالثنهٔ كا فيصله

اس سلسلے میں تقسیم اراضی کے متعلق حضرت فاروق اعظم رٹائٹی (خلیفہ ودوم) کاوہ فیصلہ بھی سامنے رکھناچاہئے جو انہوں نے عراق کی اراضی کے متعلق کیا اور جس کا تفصیلی ذکر حضرت امام الہند وَمُنْ الله النّفاء "(مقصد دوم، ص١٢٧) میں کیا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ عراق کا ملک فتح ہوا تو حضرت عمر ڈکاٹنٹ نے فرمان بھیجا کہ یہ اراضی

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



"اس میں شک نہیں کہ جو کا نیں سطح زمین سے اس طرح وابستہ ہوں کہ وہ زیادہ محنت ومشقت کی محتاج نہ ہوں، ان کا کسی ایک مسلمان کو بخش دیناعامہ مسلمین کے لئے نقصان رسال ہے اور ان کی ضروریات کے لئے تنگی کا باعث ہے۔ اس لئے ایسا کرنامنع ہے۔"

دوسری قسم کی کانوں کا فیصلہ حکومت کی رائے پر ہے کہ وہ مناسب سمجھے تو اپنی نگر انی میں ان سے کام لے اور مناسب سمجھے تو لوگوں کو فائدہ اٹھانے کی اجازت دے دے۔ بہر کیف اس اصول کو ہمیشہ پیش نظر رکھا جائے گا کہ سوسائٹی میں سرمایہ پرستی نہ ہو اور دولت جھوٹے سے طبقے ہی میں گھومتی نہ رہے اور مفاد عامہ کو کسی قسم کا ضرر نہ پہنچے۔

مز دور اور سرماییه دار کا جھگڑا

جہاں تک مزدور اور سرمایہ دار کے جھڑے کا تعلق ہے، حضرت امام کا فیصلہ صاف ہے اور وہ بیہ کہ:

"ان كان استنباء فيها ليس له دخل فى التعادن.....او بها هو تراضٍ يشبه الاقتضاب..... فليس من العقود البرضيه ولا الاسباب الصالحة وانبا هوباطل وسحت بأصل الحكمة المدنية" (جَدَّ الله البالغ، جلد دوم ١٠٩٠)

"اگرمال بڑھانے میں تعاون کو دخل نہ ہویا ایسی رضامندی ہوجس میں جرپایاجائے تواس قتم کے معاملات ناپندیدہ اور غیر صالحہ ہیں۔ یہ اجتماعی زندگی کے اصول کے لحاظ سے باطل اور گناہ ہیں۔"

یہ فیطے کرنا حکومت کا کام ہے کہ اس قتم کے معاہدات میں عدل قائم کرے۔ کیونکہ قانون کی روسے ہر قتم کے نرخ مقرر کرنے کا اسے ہی حق حاصل ہے  $^{f O}$ ۔

در مختار مع شامی ، جلد ۵، باب الحظر والا باحة -



واخراج بعضے از انہاد اقرار بعضے وعطائے بعضے اراضی بافغانان وہلوچان وسادات وقد دانیاں بصیغہ زمینداری دلالت صریحہ بریس می کند 10 الخ۔

"اور حضرت شیخ جلال تھانیسری قدس اللہ سرہ العزیزنے ایک رسالہ اراضی ہند کے بارے میں لکھاہے اور س رسالے میں انہوں نے اس مذہب کو (کہ مندوستان میں زمین زمینداروں کی ملک ہیں)بہت ہے دلائل وشواہد سے باطل قرار دیاہے اور یہ ثابت کیا ہے کہ ہندوستان کی اراضی آج بھی بدستور سابق عراق کی اراضی کی طرح عامہ مسلمین کے لئے وقف ہیں یعنی بیت المال کی ملکیت ہیں۔ کسی شخص و فر د کی ملکیت نہیں اور نہ ز مینداروں کی ملکیت اور نه زمینداروں کوچود هری اور نگران ہونے سے زیادہ کوئی دخل ہے۔ اور قاضی محمد اعلی تھانوی عن اللہ نے بھی اس مارے میں ایک رسالہ تصنیف کیااور انہوں نے اس میں شیخ جلال ہی کے ۔ چھاللہ نے بھی اس مارے میں ایک رسالہ تصنیف کیااور انہوں نے اس میں شیخ جلال ہی کے ۔ ملک کورجے دی ہے۔اس مسلک کی بنیاد پرجو حضرت شیخ جلال تھا نیسری قدس الله سره نے اینے رسالے میں اختیار فرمایا کہ ہندوستان کی زمین ابتدائے فتح میں عراق کی طرح (جو حضرت فاروق رٹھائٹۂ کے زمائہ میں فتح ہواتھا) بیت المال ہی کی ملک ہےاور زمینداروں کواس کے سوا کہ وہ اس کے متولی اور داروغہ ہیں اور کاشٹکاروں کی تلاش کر کے زمین دینے اور زراعت میں اعانت بہم پہنچانے اورای ذمہ داری کے غورو فکر میں رہنے کے اور کوئی حق حاصل نہیں ہے اور نہان کی ملکیت کا کوئی د خل ہے۔ چنانچہ لفظ زمیندار بھی اس کی خبر دیتا ہے۔ اور زمینداری میں تغیر و تبدل اور عزل ونصب اور بعض کا اخراج اور بعض کے لئے اثبات اور بعض کو دادود ہش، مثلاً افغان، بلوچ، سادات، مشائخ وغیرہ کوزمینداری کے اصول پرزمینیں دینا، اس دعویٰ کی صریح تائد کرتے ہیں۔"

کا نیں حکومت کے قبضے میں

کانوں کے متعلق حضرت امام کا قول میہ ہے کہ:

"لاشك ان لبعدن الظاهر الذى لا يحتاج الى كثير عبل إقطاعه لواحد من البسلبين إضرار بهم و تضييق عليهم" - (جمة الله البالغر، جلد دوم ص١٠٨)

و قاویٰ عزیزی، جلداول ص ۴۳، طبع مجتبائی



### (ا) ـ قضاء (Judiciary)

شہر میں لین دین اور معاملات ہول گے، تو جھڑے بھی ہول گے۔ ان کے نمٹانے کے لئے محکمہ تضاکی ضرورت ہے۔

### (۲)دانظامیه(Executive)

شہر میں امن قائم رکھنے اور فسادات کوروکنے کے لئے ایک نظام کی ضرورت ہے۔ یہ نظام ایساہوناچاہے کہ اس کی ہیبت سے لوگ قانون کی خلاف ورزی سے رکے رہیں۔اس کے باوجو دشہریار کا فرض ہے کہ وہ تمام شہریوں کو اپنی اولاد سمجھے اور ان کے حق میں وہی بات پیند کرے جودہ اسٹے لئے پیند کرتا ہے۔ بلکہ اہل شہر کو مقدم رکھے۔

### (س) ـ نظام حربي (Military)

بعض لوگ قتل اور لوٹ مار پر آمادہ ہوجاتے ہیں اور بعض او قات گروہ بناکر ڈاکہ زنی کرنے لگتے ہیں۔ ان ہر کرنے لگتے ہیں۔ ان ہوجاتے ہیں۔ ان ہر قتم کے فسادات کاسد باب فوجی طاقت سے کیاجائے۔

#### (۳)رفاه عامه(Public Weal)

شہری زندگی، جیسے اوپر بیان کیا جاچکاہے مختف جماعتوں کے باہمی ربط سے پیدا ہوتی ہے۔ اس زندگی کا ظہور مختف رفاہی کاموں کی صورت میں ہوتا ہے۔ جیسے فصیلوں کی تعمیر، بازاروں کی تعمیر، پلوں اور نہروں کی تعمیر یتیموں اور بیوائوں کی شادی اور ان کے اموال کی حفاظت، صد قات کو مستحق لوگوں میں تقسیم کرنااور وار ثوں کو ترکہ پنجپانا۔ ان کاموں میں جوروپیہ صرف ہو، اس کا حساب کتاب رکھناو غیرہ۔ اس محکمے کانام ہے۔ کاموں میں جوروپیہ صرف ہو، اس کا حساب کتاب رکھناو غیرہ۔ اس محکمے کانام ہے۔ یہ محکمہ بھی نہایت عدل وانصاف سے کام لے گا اور لوگوں کے صیح صالات سے باخر رہے گا۔ جب کوئی شخص مر جائے، تو اس محکمے کے صدریا نقیب کافرض ہوگا کہ اس کے ترکے کوضائح ہونے سے بچائے۔ کیونکہ یہ ترکہ پسماندگان کی معاش کے قوام کا باعث ہے۔ یہ ترکہ میت کے قریبی معاون کے سائن گان میں دو لحاظ سے تقسیم کیا جائے۔ ایک تو یہ کہ کون لوگ میت کے قریبی معاون



# ار تقاق سوم: تهذیب کی تیسری منزل:شهری یا قومی زندگی

جب معاشر ہ انسانی میں لوگوں کو آپس کے معاملات میں حصہ لینا پڑا اور ہر شخص کسی نہ کسی پیشے کو خصوصیت سے اختیار کر بیٹھا اور اس وجہ سے وہ اپنی ضرور تیں اسی پیشے کے ذریعے سے پوری کرنے پر مجبور ہوگیا اور لوگوں کو ایک دوسرے کی مد د کی ضرورت پڑی اور انہوں نے آپس میں مبادلہ اور تعاون شروع کیا توکسانوں، تاجروں اور اہل حرفہ کے مابین ایک ربط پیدا ہوگیا، جس سے شہر بن گیا۔ بقول امام ولی اللہ دہلوی میں شہر سے مراد فصیل، بازار اور قلع نہیں ہیں، بلکہ شہر ایک وحدت کا نام ہے، جس میں مختلف جماعتوں کے درمیان خاص ارتباط ہو تاہے اور وہ سب اس وحدت کے اعصا وجوارح ہوتے ہیں گ۔

# میونسپل بورڈ کی ضرورت

اس وحدت کے اعضاء میں یگا نگت، ہم آ ہنگی اور توافق کی ضرورت ہے جس سے اس کی صحت قائم رہے۔ حضرت امام الہند عضائی کے نزدیک اس وحدت کا مرکز "امام "کہلا تا ہے۔ ان کے نزدیک اس امام سے مراد بھی ایک فردانسانی نہیں ہے، بلکہ وہ ادارہ (Institution) مراد ہے جو وحدت قائم رکھ سکے۔ اگر کوئی شخص شہر پر قابض ہو جائے اور شہر کی مصالح کو پورا کرسکے قووہ بھی بظاہر امام کہا جاسکتا ہے ©۔ حضرت امام کے نزدیک شہر کا مرکزی نظام عوام کی خدمت اور فائدے کے لئے ہے، نہ کہ عوام اس نظام کے لئے ©۔ اس سلسلے میں وہ کسی استبداد کو جائز نہیں سمجھتے اور قرار دیتے ہیں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کی لیے وار قرار دیتے ہیں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کی گیے۔ اس سلسے میں وہ کسی صلحت کے اس سلسے میں وہ کسی استبداد کو جائز نہیں سمجھتے اور قرار دیتے ہیں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کے گئے۔ اس سلسے میں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کے گئے۔ والے میں کہ اس قسم کے ہر نظام پر مصلحت کے گئے۔ والے ہوئی چاہئے ۔

میونسپل بورڈ کے فرائض

حضرت امام شهركى مندرجه ذيل ضرورتيس معين فرماتي بين:

بدوربازغه ص2٠

الينيأ، صف اك

<sup>&</sup>lt;sup>€</sup> ججة الله البالغه جلد اول ٣٢ ٣٠ و ٢٠٠



جو جماعت شہر کا نظم و نسق چلائے ، اس کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ وہ اپنی مملکت کے اندر خفیہ سیاسی جماعتوں کا خاص خیال رکھے اور اگر ضرورت سمجھے تو ان کو بالکل فنا کردے ۔ اس کا یہ بھی فرض ہے کہ جولوگ نظام حکومت چلانے میں مدودیں مثلاً ملازمین یا اعزازی کارکن ، ان کی مالی مدوکرتی رہے اور ان کی حوصلہ افزائی کرے اور جولوگ اچھی طرح کام نہ کریں ، ان کی گوشالی کرے۔

نظام شہر کی پختیل کے لئے سلسلہ جاسوس (Espionage System) بھی ضروری ہے۔ جس سے مملکت کی اندرونی کیفیت اور دشمن کی فسادا نگیز حرکات کاعلم حاصل ہو تارہے۔ ایسے ہی دشمن ممالک کی تیاریوں کے حالات بھی ان جاسوسوں کے ذریعے سے معلوم کئے جاسکتے ہیں ۔ چاسکتے ہیں ۔ جاسکتے ہیں ۔

# شيكسول كي ضرورت

چونکہ امام اور اس کے اعوان جو ان محکموں میں کام کریں گے سب کے سب پبلک ملازم <sup>®</sup>
(Public Servants) ہوں گے اور شہر کی فلاح وبہود کی خاطر کام کریں گے۔ اس لئے حضرت امام صاحب تجویز کرتے ہیں کہ ان کی ضرور تیں پوری کرنااہل شہر کے ذمہ ہے اور ان کو یہ اجازت نہیں دی جاسکتی کہ وہ لو گوں سے بیگار لیس یاان پر تاوان لگا کر اپنی ضرور تیں پوری کریں۔ بلکہ ان کی ضرور تیں پوری کرنے کے لئے اہل شہر پر تیکس لگائے جائیں گے اور تمام میں سے لئے جائیں گے جو بڑھتے ہیں جیسے میکس مالد اروں سے لئے جائیں گے اور ان اموال میں سے لئے جائیں گے جو بڑھتے ہیں جیسے مولیثی، زراعت و تحارت و غیرہ۔

شهرول کی دوقشمیں

حضرت امام الہند وشاہد کے نزدیک شہروں کی دوقتمیں ہیں: (۱)۔ کامل شہر الرُووش ت حُبَّة الله الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَة عَلَيْهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ المُل

ومددگار اور اس کی زندگی میں سب سے زیادہ نفع رسال رہے، جن کو دے کر اور جن سے لے کر وہ خوش ہوتا تھا اور جن کے ساتھ مالی مبادلہ کیا کرتا تھا۔ دوسر سے یہ فرض کر لیاجائے کہ اگر میت زندہ ہوتا اور کوئی شخص اسے نہ روکتا، تو وہ یہ مال کے دیتا اور کسے اور لوگوں پر ترجیح دیتا، کیونکہ مال تواصل میں میت ہی کا ہے۔ اس لئے اس کا فیصلہ تقسیم میں تطعی ہوسکتا ہے۔ علاوہ بریں میت کے جو اقرباء اس کے مال کے طبی طور پر حقد ارجیں، اگر ان کومال نہ پنچے گاتوان میں عداوت کے جذبات پیدا ہو جائیں گے۔ اس اصول کے مطابق اجمالی طور پر کہا جاسکتا ہے کہ میں عداوت بو کہا جاسکتا ہے کہ میت کے مال کا سب سے پہلے اس کا بیٹا حقد ارہے۔ پھر بھائی اور بیوی وغیرہ۔

شہر میں جو مساکین ہوں اور وہ کام کاج نہ کر سکتے ہوں (خواہ اس وجہ سے کہ وہ کر ہی نہیں سکتے یااس وجہ سے کہ ان کے پاس ذرائع نہیں ہیں) ان کا انظام کرنا بھی اسی سر دشتے کا فرض ہے۔ کیونکہ اول توانسان کا خلق سر چشی (ساحت) اس کا متقاضی ہے۔ دو سرے خود شہر کا نفع اس میں ہے کہ کوئی باشندہ ہے کارنہ رہے۔

شہری زندگی کی حفاظت کا بہترین ذریعہ یہ ہے کہ الی عمارات بنائی جائیں جن سے عام اہل شہر فائدہ اٹھا سکیں۔ گویا حضرت امام میشاللہ کے نزدیک اشتر اک فی الانتفاع (نفع اور فائدے میں سب اہل شہر کا شریک ہونا) شہری زندگی میں ربط قائم کرنے کی بہترین شکل ہے۔ یہ اسی صورت میں ہوسکتا ہے کہ رفاہ عامہ کے کام (Utility Services) حکومت کے ماتھوں میں ہوں۔

### (۵) محكمه احتساب(Censorship)

گندی طبیعت کے لوگ لذات اور شہوت سے مغلوب ہو کر حق کی مخالفت کرنےلگ جاتے ہیں۔ اس لئے ضروری ہے کہ حکمت کی اشاعت کرنے والے لوگ ہوں اور دین سکھانے والے معلم ہوں، جو شہر کے اخلاق کی تگرانی کریں۔ یہ محکمہ لوگوں کو اخلاق سکھائے گا، تاکہ ان کے نظام خاگی اور شہر ک زندگی کی اصلاح ہو اور ان کو تقرب الی اللہ کے طریقے تعلیم کرے گاتا کہ ان کی آخرت درست ہو۔

یہ سب باتیں ایک ہی شخص میں نہیں پائی جاستیں۔ اس لئے کئی آدمی مل کر انظام کریں۔ جن میں سے ایک ایک آدمی ایک ایک محکمے کی تگرانی کرے۔ یہ امام شہر کے اعوان (مددگار) ہوںگے۔

<sup>€</sup> بدوربازغه ص۵۵

<sup>🛭</sup> بدوربازغه ص ۲۹



# شہری زندگی کی خرابی کے اسباب

#### عام اسباب

ار تفاق سوم کی بحث کے دوران میں بیان کیا جاچکا ہے کہ شہر عبارت ہے اس ربط سے جو ایک رقبے میں بسنے والی جماعتوں کے در میان معاملات ومبادلات وغیر ہسے پیدا ہو جاتا ہے۔ چو نکہ یہ زندگی مختلف اجزاء سے مرکب ہے اس لئے اجزاءِ ترکیبی میں عدم موافقت پیدا ہو جانے سے شہری نظام میں خرابی پیدا ہو سکتی ہے۔

حضرت امام کے نزدیک شہری زندگی کی خرابی کے عمومی اسباب حسب ذیل ہیں:

(۱) مرتبی اختلافات

یہ شہری زندگی میں خطرناک فتنہ وفساد کا باعث بن جاتے ہیں۔ان کاعلاج یہ ہے کہ جو لوگ ند ہب کے صبح حقائق پر ناجائز اعتراضات کریں،ان کاسد باب کیاجائے۔

### (۲) خفیه دسیسه کاریال

بعض لوگ شہری زندگی کو اپنی خفیہ مضر حرکات سے نقصان پہنچاتے ہیں۔ مثلاً زہر خورانی، سوسائٹی کے خلاف تعلیم، نظام حکومت کے خلاف پوشیدہ تحریک، مرد کوعورت سے اور بیوی کوشو ہرسے بد ظن کرناوغیرہ

### (m) اجتماع اشرار

تجھی شریرلوگ اجتماع کرکے ڈاکہ زنی اور چوری چکاری شروع کر دیتے ہیں۔

(۴) قتل وغارت کی وار داتیں

کبھی بعض لوگ ظلم وجور پراتے اتر آتے ہیں کہ دوسر ہے لوگوں کو قتل و مجروح کرنے لگ جیں۔ ان گگ جیں۔ ان کی بہو بیٹیوں کا غواشر وع کر دیتے ہیں یاشر فاء کوبدنام کرنے لگتے ہیں۔ ان سے گالی گلوج پر اتر آتے ہیں۔ اس سے بھی معاشر سے میں خلل واقع ہو تا ہے۔



ان کے نزدیک کامل شہر وہ ہے جس میں کم از کم چار ہزار فوج بھرتی ہوسکے اور شہر میں ایک تعداد کاشٹکاروں اور نور بافوں وغیرہ کی بھی ہو، جن سے ارتفاق دوم پاید پہنچیا ہے۔

ناقص شہر وہ ہے جس میں سے چار ہزار سے کم تعداد میں فوج بھرتی ہوسکے۔ایسے قصبوں میں عمومًا یک ہی طرز کے لوگ بستے ہیں۔

(نوٹ) فوجیوں کی یہ تعداد اٹھارویں صدی کے طریق جنگ کے مطابق تھی۔ اب اس میں حسبِ ضرورت اضافہ کیا جاسکتا ہے۔

نظام شہر چلانے والے لوگوں میں حکمت ،عفت ،ساحت یعنی سیر چشی، شجاعت ، فصاحت، دیانت اور اخلاق صالحہ ہونے ضروری ہیں۔ورنہ وہ شہر پر بار گراں ثابت ہوں گے اور شہر کا نظم ونسق ان کے لئے وبالِ جان بن جائے گا۔

# حکومت خود اختیاری کے تین طریق

شهرى نظام چلانے كے لئے حضرت امام البند تين اصول مقرر كرتے ہيں •

## (۱)۔رسم کی پابندی

یہ اس وقت ہوسکتاہے جب قصبہ چھوٹا ہو اور ایک ہی طرز کے لوگ بستے ہوں۔ یہ پنچایت کی شکل بن جاتی ہے۔ ہندوستان کے قدیم دیہات میں یہی سسٹم جاری ہے۔

(۲)۔چودھراہٹ

لین ایک پیشے کے لوگ اپنے اپنے چود هری کے ماتحت رہیں۔ یہ گلڈزم (Guildism) لی شکل ہے۔

> (۳) \_ اجتماع عقلاء یعنی پارلیمنٹ (Parliament) پیرتینوں شکلیں قومی حکومت تک ہیں۔

> > • بدوربازغه ص۳۷

email:hikmatequran@gmail.com

web: www.hikmateguran.org



ایسے ہی شراب نوشی اور نشہ بازی بھی سوسائی کے لئے مصرب۔ کیونکہ اس سے عقل میں فتور آتا ہے اور انسان ذمہ داری کے کام کرنے سے عاجز آجاتا ہے۔

#### (۲) ضرررسال معاملات

مثلاً جوابازی ، سودخوری اور رشوت ستانی، کم ماپ تول، مالِ تجارت میں فریب مثلاً کھوٹ ملانا۔ نیز مال تجارت خصوصاً گیہوں کوروک رکھنا تاکہ مہنگا نیجنے کاموقعہ ملے اور کسی چیز کی جسے خرید نے کی نیت نہ ہو، بولی دے کر قیت بڑھا دینا۔ مثلاً سٹہ بازی وغیرہ و۔ ان سب سے معاشر وانسانی میں نہایت براخلل واقع ہوتا ہے۔

#### (۷) مشتبه مقدمات

بعض لوگ ایسے جموٹے مقد ہے بناتے ہیں اور ان میں ایسی جعلسازی کرتے ہیں کہ ان میں حق بات کا معین کرناسخت مشکل ہو تا ہے۔ ایسی حرکات سے بھی انسانی سوسائی کو نقصان پنچتاہے اور امن اُٹھ جاتا ہے۔ (امریکہ اور انگلستان کے مالی حلقوں میں اس قسم کی حرکات کرت سے ہوتی ہیں اور اکثر او قات بڑے بڑے کھے پتی سوداگر منٹوں میں تباہ ہوجاتے ہیں)۔

### (۸) بدوی زندگی اختیار کرنا

بعض او قات شہر کے باشندے بدوی زندگی کی طرف رجوع کر لیتے ہیں اور ارتفاق اول کے اصول کو اختیار کر لیتے ہیں یا ایک شہر کو چھوڑ کر دوسرے شہر میں چلے جاتے ہیں۔اس سے بھی شہر برباد ہو جاتے ہیں یا کم سے کم شہری زندگی کو نقصان پہنچتا ہے۔

## (۹) پیشوں کی غلط تقسیم

کمی ایباہو تا ہے کہ لوگوں میں پیشوں کی غلط تقسیم ہو جاتی ہے۔ مثلاً اکثر لوگ تجارت کی طرف امنڈ پڑتے ہیں اور زراعت کو چھوڑ ہیٹھتے ہیں یا فوجی ملاز مت کی طرف ضرورت سے زیادہ رجمان ہو جاتا ہے۔ حالا نکہ حقیقت یہ ہے کہ (ہندوستان جیسے زرعی ملک میں) اہل زراعت کی کثرت ہونی چاہئے اور صناعوں اور تاجروں کی تعداد آٹے میں نمک کے برابر ہونی چاہئے •

• ججة الله البالغه جلداص ٢٣



### (۵) عاداتِ فاسده كاظهور

بعض لوگوں میں خلاف فطرت عادات کا ظہور ہوتا ہے، جن سے ارتفاق کو نقصان پہنچتا ہے۔ مثلاً صدومت (Sodomy) جس میں فطرت انسانی کا بگاڑ ہے، کیونکہ مردعورت سے مقاربت کرنے کے لئے پیدا کیا گیا ہے، نہ اس لئے کہ کوئی مرداس سے مقاربت کرے۔ اس حرکت سے نسلِ انسانی برباد ہوتی ہے اور ثکاح کے ارتفاق سے بے اعتمانی پیدا ہوتی ہے اور پی معاشر ہُ انسانی کی ترقی کے لئے گھر بمنزلہ اکائی معاشر ہُ انسانی کی ترقی کے لئے گھر بمنزلہ اکائی کے ہے، جس کی بنیاد مرداور عورت کے متوازن عادلانہ تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے متوازن عادلانہ تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے تعلقات پر ہے۔ اگر مرداور عورت کے تعلقات ٹوٹ جائیں اور مردوں کو آپس میں جذبہ بجنسی کی تسکین کی اجازت دے دی جائے تو خانگی زندگی پیدائی نہیں ہوسکتی، جو معاشر ہُ انسانی کی بنیاد ہے۔

ایسے ہی زناہے، جس میں ایک مر دبلا تعیین زوجہ دوسری عورت کے پاس جاتا ہے۔
حالا نکہ کوئی انسان برداشت نہیں کر سکتا کہ کوئی غیر شخص اس کی بیوی کے پاس آئے۔ یہ
حرکت خلاف فطرتِ انسانی ہے۔ نیز اس سب سے معاشر ہ انسانی میں جنگ وجدال اور قتل
وقال تک نوبت پہنچ جاتی ہے اور نسب کا تعین مشکل ہو جاتا ہے۔ جس سے آگے چل کر مالی اور
اقتصادی معاملات اور ذمہ دار یوں میں خلل پڑتا ہے۔ علاوہ بریں اگر زنا کو عام کر دیا جائے تواس
کے معنی یہ ہوں گے کہ تعیین زوجہ نہیں ہے۔ حالا نکہ یہ ارتفاق دوم چھوڑ، ارتفاق اول کی چیز
ہے۔ جس پر خانگی زندگی کا انجمار ہے۔

ایساہی حیوانات سے بدفعلی کرناخلافِ فطرت ہے۔اس سے بھی معاشر ہ انسانی میں خلل وفساد پیداہو تاہے۔ یہ بھی فطرت سلیمہ کے خلاف ہے۔

ایسے ہی عور توں کامر دبنا یامر دوں کا زنانہ پن اختیار کرنامعاشر ہُ انسانی کے اصول کے فلاف ہے۔ مر دمر دانہ صفات کے ساتھ پیدا کئے گئے اور معاشر ہُ انسانی میں ارتفاق اول سے ارتفاق سوم تک ان کے کاموں کی تخصیص ہو چکی ہے۔ اور عورت الی عاد توں کے ساتھ پیدا کی گئے ہے جس میں حیااور شرم اور ستر کولازم قرار دیاجا چکا ہے۔ اس لئے مر دوں کاعور توں کے سے کام کرنا اور عور توں کامر دانہ حلقہ مخرائض میں دخل دینامعاشر ہ انسانی کے لئے مضر ہے۔



"ہمارے زمانے میں شہروں کی تباہی اور شہری زندگی کی خرابی کے دوبرئے سبب
ہیں: (۱) اکثر لوگ شہر کی مفید خدمت کئے بغیر پبلک فنڈ سے یو نہی روپیہ بٹور نے
کی کو شش کرتے ہیں۔ مثلاً بھی وہ فوجی خدمات کے عوض میں ، بھی علمی بلند مرتبہ
کے صدقے میں ، بھی زہدوعبادت کے زور پر ، بھی شعر وشاعری کی بدولت وظیفہ
عاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اور کوئی ذریعہ نہ ہو تو انگئے ہی لگ جاتے ہیں۔
بعض عہدے دار اپنے عہدے کے فرائض سر انجام نہیں دیتے اور خوا مخواہ شخواہیں پاتے ہیں۔ جب ایسے لوگوں کی تعداد سوسائٹی میں بڑھ جاتی ہے تو وہ ایک دوسر اسب یہ ہے کہ دوسرے کے لئے شگی کا باعث بن جاتے ہیں۔ (۲) دوسر اسب یہ ہے کہ کاشتکاروں، تاہروں اور اہل حرفہ پر بہت گر ال بار ٹیکس لگادیے جاتے ہیں اور ان کی وصولی میں نہایت سختی سے کام لیاجا تاہے یہاں تک کہ جو کمزور لوگ ٹیکس ادا کی وصولی میں نہایت سختی سے کام لیاجا تاہے یہاں تک کہ جو کمزور لوگ ٹیکس ادا کرتے رہے ہیں، وہ تور فتہ رفتہ تباہ حال ہو جاتے ہیں اور جو ذرا طاقتور ہوتے ہیں، وہ سرکشی اختیار کر لیتے ہیں۔

### آ کے چل کر حضرت امام میشاللہ فرماتے ہیں کہ:

"انبا تصلح المدينة بالجباية اليسيرة واقامة الحفظة بقدر الضرورة فلينتبه اهل الزمان لهذا النكتة" (ججة الله البالغه، جلد اول ٢٥٠٠)

"شہری زندگی کی بہوداس میں ہے کہ نیکس ملکے ہوں اور ملاز مین (مثلاً بولیس، فوج، سول محکموں کے کارکن بقدر ضرورت ہوں۔ہارے زمانے کے لوگ اس باریک بات کواچھی طرح سمجھ لیں۔"

# اجماعی خرابی کے اسباب

حضرت امام اجتماع انسانی کی خرابی کے اسباب پر بھی بحث کرتے ہیں۔ اس سلسلے میں وہ سب سے زیادہ زورا قضادی عدم توازن پر دیتے ہیں۔ چنانچہ وہ فساد تدن (Corruption of کو امر اکی نفس پرستیوں کا نتیجہ قرار دیتے ہیں جو سادگی اور بے تکلفی کی زندگی کو چپوڑ کر جس کے بغیر انسان کا گزارہ نہیں ہو سکتا، تکلفات اختیار کر لیتے ہیں اور عوام امر اکی نفسانی خواہشوں کی جکیل کے لئے ویسے ہی پیٹے اختیار کرنے پر مجبور ہوجاتے ہیں۔



# (۱۰)معاشر تی عدم توازن

بعض او قات لوگ اصولی پیشوں کو جھوڑ کر جن پر نظام انسانی کی بناہے، مثلاً زراعت،
تجارت، صناعی وغیرہ، ایسے پیشے اختیار کر لیتے ہیں جو رفاہیت بالغہ اور تکلف لا یعنی پر بنی ہوتے
ہیں ● ۔ جیسے پر تکلف ریشمی لباس تیار کرنا، سونے چاندی کے برتن تیار کرنا، حسن و آر کش کے
چیچے پڑجانا۔ مثلاً بجائے اس کے کہ گیہوں کی کاشت میں اصلاح واضافہ کی کوشش کی جائے،
گلاب کے پھولوں کے نئے رنگ پیدا کرنے کی کوشش کرنا۔ ان "فنون" میں انہاک پیدا
ہوجانے سے سوسائی کے اصلی کام رک جاتے ہیں یاان میں ترقی مسد و دہوجاتی ہے۔

### (۱۱) مضرحیوانات کی کثرت

بعض او قات شہر میں حفظِ صحت کے اصول پور پوری پوری پابندی نہ ہونے کے باعث مصر کیڑے مکوڑے ماس اسے مصر کیڑے مار رسال حیوانات اور حشر ات الارض بڑھ جاتے ہیں۔اس سے بھی شہری زندگی میں خلل پڑتاہے۔مثلاً مکھیوں اور پچھوؤں کی کثرت۔کتوں اور چوہوں کی کثرت۔ان کو فناکرنے اور ضبط میں رکھنے کی کوشش کرنی چاہئے۔

#### سبسے بڑے اسباب

یہ عام اسباب ہیں، جن سے انسانی سوسائٹی میں خلل اور نقص واقع ہو جاتا ہے۔ان اسباب کی تفصیل بیان کرنے کے بعد حضرت امام فرماتے ہیں:

"وغالب سبب خماب البلدان في هذا الزمان شيئان: احدها تضييقهم على بيت المال بأن يعتادوا التكسب بالأخذ منه على أنهم من الغزاة او من العلماء الذين لهم حق فيه اومن الذين جرت عادة الملوك بصلتهم كالزها دو الشعراء اوبوجه من وجولا التكدى ويكون العبدة عندهم هو التكسب دون القيام بالبصلحة فيدخل قوم على قوم على قوم على قوم على قوم على قوم التكسب دون القيام بالبصلحة فيدخل الثقيلة على الرّزاع والتجارة والمتحمفة والتشديد عليهم حتى يفض الى اجحاف المطاوعين واستئصالهم ولل تمنع أولى باس شديد وبغيهم " ( عَيَة الله البائد جلداول صمه)

0ايضأص٢٠١



ونسوالدار الآخرة واستحوذعليهم الشيطان تعبقواني مرافق البعيشة وتباهوبها وور دعليهم حكمآء الآفاق يستنبطون لهم دقائق المعاش ومرافقه فماز الوايعملون بها وييد بعضهم على بعض ويتباهون بهاحتى قيل انهم كانوا يعيرون من كان يلبس من صناديدهم منطقة اوتاجا قيبتها دون مائة الف درهم اولا يكون له قص شامخ وآبزن وحمام وبساتين ولايكون له دواب فارهة وغلمان حسان ولا يكون له توسع في البطاعم وتجهل في الهلابس وذكر ذلك يطول وما تراه من ملوك بلادك يغنيك عن حكاياتهم فدخل كل ذلك في اصول معاشهم وصار لا يخرج من قلوبهم الا ان تمزع وتولى من ذلك داء عجال دخل في جميع اعضاء المدينة وآفة عظيمة لميبق منهم أحدمن أسواقهم ورستاقهم وغنيهم وفقيرهم الاقد استولت عليه وأخنت بتلابيبه واعجزته في نفسه وأهاجت عليه غبوما وهبوما لاارجاء لها وذلك ان تلك الاشياء لم تكن لتصل الاببذل اموال خطيرة ولا تصل تلك الاموال الابتضعيف الضرائب على الفلاحين والتجار واشباههم والتضييق عليهم فأن امتنعوا قاتلوهم وعذبوهم وإن أطاعوا جعلوهم بهنزلة الحبير والبقى يستعبل في النضح والدياس والحسادولا تقتني الاليستعان بها في الحاجات ثم لا تترك ساعة من العناء حتى صاروالا يرفعون رؤسهم إلى السعادة الاخروية أصلاً ولا يستطيعون ذلك ربها كان إقليم واسع ليس فيهم أحديهمه دينه ولم يكن ليحصل أيضاً إلا بقوم يكتسبون بتهيئة تلك البطاعم والبلابس والابنية وغيرها ويتركون أصول المكاسب التى عليها بناء نظام العالم وصارعامة من يطوف عليهم يتكلفون محاكاة الصنا ديدفي هذاه الاشياء والالم يجدواعند همحظوة ولاكانواعند همعلى بال، وصار جبهور الناس عيالاً على الخليفة يتكففون منه تارة على انهم من الغزاة والمدبرين للمدينة يترسبون برسومهم ولايكون المقصود دفع الحاجة ولكن القيامر بسيرة سلفهم، وتارة على انهم شعراء جرت عادة البلوك بصلتهم وتارة على انهم زهادو فقراء يقبح من الخليفة ان لا يتفقدحالهم فيضيق بعضهم بعضًا وتتوقف مكاسبهم على صحبة الملوك والرفق بهم وحسن المحاورة معهم والتملق منهم وكان ذلك هوالفن الذي تتعبق أفكار هم فيه و تضيع أوقاتهم معه " (جمة الله البالغ جلداول، ص ۱۰۶۱۶۲) ارْدُوشْر نَ عُبُدُا لَيْهِ الْبَالِغَهِ ﴿ وَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ الْبَالِغَهِ ﴿ وَهُ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ الْبَالِغَهِ ﴿ وَهُمْ مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّلْمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

چنانچہ بعض لوگ قو حسین و جمیل دوشیز ہ لاکیوں کور قص و سرور اور بدن کی لذت آمیز حرکات کی تعلیم دینے کے لئے درس گاہیں کھول لیتے ہیں۔ بعض رنگ برنگ اور نئی وضع قطع کے لباس تیار کرنے میں لگ جاتے ہیں۔ بعض خوشنما اور د لفریب طلائی و نفر ئی زیورات تیار کرنے میں منہمک ہو جاتے ہیں۔ ایک گروہ بلند عالیثان مکانات تعمیر کرنے اور ان میں د لفریب (بعض منہمک ہو جاتے ہیں۔ ایک گروہ بلند عالیثان مکانات تعمیر کرنے اور ان میں د لفریب (بعض او قات شہوتاک) نقش و نگار کرنے میں تخصیص پیدا کرلیتا ہے۔ جب ملک کی اکثریت ان لغو اور بیہودہ پیشوں کی طرف مائل ہو جاتی ہے تو تدن کے بنیادی پیشے (Occupations نقوڑے سے لوگ ان اصلی ضروری تدنی پیشوں کو اختیار کئے رہتے ہیں، ان پر نا قابل بر داشت تھوڑے سے لوگ ان اصلی ضروری تدنی پیشوں کو اختیار کئے رہتے ہیں، ان پر نا قابل بر داشت بو تارہے۔ ادھر امر الینی نفس پر ستیوں اور شہوت رانیوں پر پانی کی طرح روپیہ بہاتے ہیں۔ جس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ملک و ملت کے ضروری مصالح پر خرج کرنے کے لئے ان کے پاس پچھ جس کا نتیجہ یہ نکاتا ہے کہ ملک و ملت کے ضروری مصالح پر خرج کرنے کے لئے ان کے پاس پچھ فساد ساری قوم میں سرایت کر جاتا ہے اور وہ سسک سسک کر جان دے دیتے ہیں اور رفتہ رفتہ یہ فساد ساری قوم میں سرایت کر جاتا ہے اور وہ سسک سسک کر جان دے دیتے ہے۔ جب دنیاوی ندگی یوں بر باد ہو جائے تو اخر وی زندگی کی کینیت تو نا قابل بیان بی ہوتی ہے۔ جب دنیاوی ندگی یوں بر باد ہو جائے تو اخر وی زندگی کی کینیت تو نا قابل بیان بی ہوتی ہے۔ جب دنیاوی

بقول امام ولی اللہ، یہی وہ مرض تھاجو حضرت محمد رسول اللہ متالیقیم کی بعثت کے وقت ایرانی اور روی تمدنوں میں پید اہو چکا تھا۔ لہذا تھیم مطلق نے اپنے بھیجے ہوئے طبیب روحانی (غلیقیم) کے دل میں بیہ بات ڈال دی کہ ان قوموں کو اس خطرناک مرض سے نجات دینے کے لئے مرض کا مادہ ہی جڑسے نکال بھیکے۔ چنانچہ آنحضرت متالیقیم کی نگاہ حکمت بین نے ڈھونڈ ڈھونڈ کر وہ مقامات تلاش کئے جن کی نسبت گمان غالب تھا کہ یہ اس خطرناک تمدنی مرض کے جراثیم کی تربیت گاہیں ہیں۔ جن سے حقیقی صالح انسانیت برباد ہوتی ہے۔ مثلاً گانے والی لڑکیاں (داسیاں)، ریشم کا استعمال، ردی سونے کے عوض میں اچھاسونالینا وغیرہ۔ ان سب چیزوں کو ممنوع قرار دے دیا اور اس طرح ایک ایسے تمدن کی بنیاد رکھی جو طبعی انسانی ضرور توں کو پورا کرنے والا ہے۔ اس نکتے کی تفصیل حضرت امام غلیمیما ایک جگہ ان الفاظ میں بیان فرماتے ہیں:

"اعلم ان العجم والروم لما توارتوا الخلافة قرونا كثيرة و خاضواني لذة الدنيا



شعبے میں داخل ہو گئے اور بیہ حالت ایسی ہمہ گیر ہوگئ کہ وبا کی طرح ساری مملکت میں سرایت کر گئے۔ اس سے نہ شہری بچانہ دہاتی۔ نہ امیر محفوظ رہا نہ غریب یہاں تک کہ ہر شخص اس کی خرابیاں دیکھتا تھا، مگر علاج سے مالیوس تھا۔ اس کا نتیجہ بیہ لکلا کہ عوام وخواص شدید مالی مصائب میں مبتلا ہو کررہ گئے۔

اس ہمہ گیر مصیبت کا سبب سے تھا کہ یہ سامان تعیش کثیر زر ومال صرف کئے بغیر حاصل نہیں ہوسکتا تھااور ظاہر ہے کہ مال کثیر کاشتکاروں اور تاجروں وغیرہ پر شئے نگیس لگانے اور پہلے کے لگے ہوئے نگیسوں میں اضافہ کئے بغیر حاصل نہ ہوسکتا تھا۔ پھر مصیبت بالائے مصیبت ہیہ کہ گراں بار نگیس لوگوں کو طرح طرح سے نگ کرکے وصول کئے جاتے تھے۔اگروہ نگیس اداکر نے سے انکار کرتے تھے توان کے خلاف فوجی کارروائی کی جاتی تھی اور انہیں گرفنار کرکے طرح طرح طرح کے عذابوں میں مبتلا کیا جاتا۔اگروہ اطاعت شعاری کے ساتھ اداکرتے رہتے توان سے نگیس میں مبتلا کیا جاتا۔اگر وہ اطاعت شعاری کے ساتھ اداکرتے رہتے توان سے نگیس فصل کا شے اور گاہنے کا کام لیا جاتا ہے اور جن کو صرف اس لئے زندہ رکھا جاتا ہے فصل کا میں حاجت براری کی جاتی ہے۔

اس اقتصادی بدحالی کا نتیجہ بید نکلتاہے کہ نیکس اداکرنے اور اپنااور اپنے بچوں کا پیٹ پالنے کے سوا اور کوئی کام کرہی نہیں سکتے۔ چہ جائیکہ سعادت اخروی کے متعلق سوچ سکیں۔ رفتہ رفتہ ان میں اس طرح سوچنے اور فکر کرنے کا مادہ ہی فناہو جاتاہے۔ کہمی کبھی ایسا نہیں رہتا کہ مادی سبب کے حصول سے اوپر نظر اٹھا کر غیر مادی کا نئات کے اصولِ حیات کے مطابق مجمی کوئی حرکت کرسکے۔

اس فاسد معاشی نظام میں سامان عیاشی جہاں مال خطیر کے بغیر حاصل نہیں ہوسکتے،

<sup>®</sup> انسانوں کے ایک بہت بڑے طبقے پریہی وہ شدید ظلم تھا، جس کو دور کرنے کے لئے حضرت محمد رسول اللہ مَثَالَّيْجُمُ نے قيم روم کو اپنے خط من چینئو دیا کہ ''آن اوعوات بداعیة الاسلام، اسلم تسلم، یؤتیك الله اجرك مرتبین فان تولیت فان علیات اللہ الدیبین (یعنی میں تم کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دیتا ہوں۔ اگر اسے مان لوگے تو دنیا میں تجی چَی رہوگے اور اللہ تعالیٰ تمہیں اس کا دگنا اجر دے گا۔ اگر تم نے اس دعوت کو قبول نہ کیا تو تمہارے کسانوں پر جو ظلم ہورہ ہیں اور وہ لین جہالت کے باعث جو خلطیاں کررہ ہیں، ان کے تم ذمہ دار اور جو ابدہ ہوگے (حرب)

web: www.hikmateguran.org

الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْمُعَالِقَه اللهِ الْبَالِغَه عَلَى الْمُعَالِقَة عَلَى الْمُعَالِق

ترجمہ: "جب ایرانیوں اور رومیوں کو مختلف اقوام پر حکومت کرتے صدیاں گزر گئیں اور انہوں نے دنیوی زندگی ہی کو اپنی زندگی کا مقصد بنالیا اور آخرت کو فراموش کر پینے اور شیطنت ان پر غالب آگئی توان کی زندگی کا حاصل یہ بن گیا کہ عیش میں دن گزادیں۔ چنانچہ ان میں ہر ایک شخص دادِ عیش دین گیا اور اس پر اترانے لگا۔ ان کی پہ طرز زندگی د بکھ کر دنیا کے ہر گوشے سے علماء اور سائنسد ان ان کے گرد جمع ہونے لگ گئے، جو ان کے لئے سامان عیش مہیا کرنے کے لئے عجیب کر د جمع ہونے لگ گئے، جو ان کے لئے سامان عیش مہیا کرنے کے لئے عجیب اختراعات پر ایک دوسرے پر فوقیت لے جانے کی کوشش کرنے گئے اور ان انجاد دوں کو باعث افتخار سمجھنے گئے۔ یہاں تک کہ ان سر امایہ پرست امر اکا یہ حال ہوگیا کہ جس کسی کے پاس ایک لا کھ در ہم سے کم مالیت پڑکا یا کلاہ ہو تا تھا، سے بخیلی کا عرد لایاجا تا تھا۔

ایسے ہی انہوں نے عالی شان، سر بفلک محل، اعلیٰ درجے کے آبزن، نفیس حمام، نظر افروز پائیں باغ، سواری کے نمائش جانور، خدمت کے لئے خوبصورت غلام اور حسین باندیاں اپنی زندگی کا لازم جز قرار دیں اور مقصدِ حیات صرف اسے سمجھ لیا کہ صبح وشام عیش ونشاط کی محفلیں ہوں، جن میں طرح طرح کے کھانے، وسیع دستر خوانوں پر چنے ہوں، وہ لباس فاخرہ بینے ان پر بیٹھے ہوں۔

غرض ان ملوک ایران وروم کی داستان پاستان کہاں تک بیان کی جائے۔ تم اپنے زمانے کے بادشاہان دہلی کی جوحالت دیکھتے ہو، وہی ان ملوک ایر ان وروم کی حالت کا قیاس کرنے کے لئے کافی ہے۔

ان ملوک وامر اکی زندگی کے طور طریقے رفتہ رفتہ عوام کے نظامِ معاشرت کے اصل اصول بن گئے اور نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ سوسائی میں ان خرابوں کا استیصال ناممکن ہو گیا اور اس کی یہی ایک صورت باقی رہ گئی کہ ممکن ہو توبیہ بدعادات ان لو گوں کے دلول سے کھرچ کھرچ کر نکال دی جائیں۔

بادشاہوں اور امیروں کی اس عیاشانہ زندگی سے بہت سے خطرناک معاشی ومعاشرتی امراض پیداہوگئے۔جوحیات معاشرتی (Social Life) کے ہرایک



اخلاقِ فاضلہ سے عاری ہوجاتے ہیں جو قوموں کو بلند مقام پر رکھنے کے لئے ضروری ہیں۔ ایس حالت میں حکمتِ الی اس قوم کو اور اس نظام کو برباد کرنے کے سامان مہیا کرنے گئی ہے اور انقلاب آکر اسے ختم کر دیتا ہے۔ چنانچہ حضرت امام عضائلہ اس سلسلے میں آگے چل کر فرماتے ہیں کہ:

"فلباعظبت لهذه البصيبة واشتدله البرض سخط عليهم الله والبلائكة البقربون وكان رضاه تعلل معالجة لهذا البرض بقطع مادته فبعث نبيًا اميا على المناقبة المارض بقطع مادته فبعث نبيًا اميا على الصالح يخالط العجم و الروم ولم يترسم برسومهم وجعله ميزانًا يعرف به الهاى الصالح البرض الله من غير البرض وانطقه بنمرعادات الاعاجم وقبح الاستغراق في الحياة الدنيا والاطبئنان بها ونفش قلبه أن يحرم عليهم رؤس ما اعتادة الاعاجم وتباهو ابها كليس الحريروالقسى والارجوان والاستعبال أولى النهب والفضة وحلى النهب غير البقطع والثياب البصنوعة فيها الصوروت ويق البيوت وغير ذلك وقض بزوال دولتهم بدولته ورياستهم برياسته وبأنه هلك كسى فلا كسى في بعدة وهلك قيص فلا قبص بعدة " ( عِتَ الله المالة علدا الله ١٠٠)

"جب یہ مصیبت بہت بڑھ گئ اور مرض نے شدت اختیار کر لی تو خداتعالی اور اس

کے مقرب فرشتے ناراض ہوئے۔ اس وقت خدا تعالی کی مشیت یہ ہوئی کہ اس
مرض کامادہ بی کاٹ کر بھینک دیاجائے۔ کیونکہ مرض لاعلاج حد تک بڑھ گیا تھا۔
چنانچہ اس غرض کے لئے خدا تعالی نے حضرت محمد رسول اللہ مَنَّالَیٰیُمِ کو مبعوث فرمایا، جو بالکل ان پڑھ سے اور جنہوں نے کبھی ایرانی اور روی لوگوں سے میل جول نہر کھا تھا اور نہ ان کی رسم ورواج اور طرزِ معاشرت اختیار کی تھی۔ انہیں رسوم صالح اور غیر صالح کے در میان تمیز کرنے کامعیار قرار دیا اور ان کی زبان فیض تر جمان سے مجمیوں کی رسموں کی مذمت کروائی اور دنیاوی زندگی میں انہاک اور اس پر اطمینان کر کے بیٹھ جانے کی خرابی ظاہر کی۔ ان کے دل میں ڈالا کہ جن اخلاق فاسدہ اور رسوم رقبی کر تے ہیں وہ حرام ہیں۔ مثلاً ریشی کرتے ہیں وہ حرام ہیں۔ مثلاً ریشی لباس ارغوائی کپڑے ، سنہری اور رو پہلی برتن ، سنہری زیور ، ایسے کپڑے جن پر لباس ارغوائی کپڑے ، سنہری اور رو پہلی برتن ، سنہری زیور ، ایسے کپڑے جن پر لباس ارغوائی کپڑے ، سنہری اور ویہ نی کر قارے خداوند تعالی نے فیصلہ کیا کہ ای نی کومت کے ذریعے سے ان قیصر و کسری کی حکومت کو برباد کردے اور اس کی کی حکومت کو برباد کردے اور اس کی

الزوشر ن دُجَةُ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ اللهِ الْبَالِغَه ﴾ ﴿ اللهِ اللهِ الْبَالِغَه ﴿ 303 ﴿ 303 ﴾ ﴿ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ ا

وہاں ان کے حصول کے لئے یہ بھی ضروری ہو جاتا ہے کہ بعض لوگ ان عیاشیوں کے لئے طرح طرح کے کھانے اور عیاشی میں مدو دینے والی دوائیں تیار کرنے اور لباس فاخرہ ایجاد کرنے اور عالیشان محلات تعمیر کرنے کے پیشے اختیار کرلیں۔ ان پیشوں کے وجود میں آنے کی وجہ سے وہ اصلی پیشے جن پر انسانی معاشرے کا نظام مبنی ہے مہمل رہ جاتے ہیں۔

یہ مصیبت سوسائٹ کے بالا کی طبقے ہی میں بند نہیں رہ جاتی بلکہ رفتہ رفتہ عوام میں بھی سر ایت کر جاتی ہے۔ کیونکہ ان کاواسطہ امر اسے پڑتا ہے اور انہیں ان امر اکی ریس کرنی پڑتی ہے۔ ورنہ انہیں اپنے آقاؤں کی نگاہوں میں عزت واحتر ام نصیب نہیں ہوتا اور نہ ان کے درباروں میں قدر ہوتی ہے۔

اس طرح رفتہ رفتہ امیر وغریب سب کابار کفالت بادشاہ پر آپڑتا ہے اور سب اس سے روزینہ طلب کرتے ہیں۔ مثلاً ایک طبقہ جنگی خدمات سر انجام تو نہیں دیتا، گر عجابد باپ دادا کے نام سے وظیفہ خوری کر تا ہے۔ دوسر اطبقہ مدبرین مملکت کے نام سے پرورش پاتا ہے، حالا نکہ وہ بھی اس سلسلے میں کوئی واقعی کام نہیں کرتے، صرف سے پرورش پاتا ہے، حالا نکہ وہ بھی اس سلسلے میں کوئی واقعی کام نہیں کرتے، صرف اپنے باپ دادا کے نام کو کھاتے ہیں۔ ایک گروہ بادشاہ اور امر ای قصیدہ خوانی کو پیشہ بناکر ان کے خوانی کرم سے زلّہ ربائی کرتا ہے۔ کوئی صوفی اور فقیر بن کر دعا گوئی کے بہانے استحصال در کرتا ہے۔

ان لوگوں کی تعداد بڑھتے بڑھتے ایک دوسرے کے لئے معاشی تنگی کاموجب بن جاتی ہے۔

خلاصہ بیہ ہے کہ کسب معاش کے مفید اصولی ذرائع کے بجائے ان لوگوں کا ذریعہ معاش مصاحبت اور ندیمی ، چرب زبانی اور چاپلوسی رہ جاتا ہے اور اب اہل فکر کے افکار انہی "فنون لطیفہ" میں وقیقہ سنجی کرنے میں وقف ہو جاتے ہیں اور وہ انہی میں ایٹ اور وہ انہی میں ایٹ او قات عزیز ضائع کرنے لگ جاتے ہیں۔"

جب سوسائٹی کی بیہ حالت ہوجاتی ہے تو ان کی ذہنی کیفیت بھی بدل جاتی ہے اور بلند نظری اور ایثار و قربانی کی جگہ تمام افراد کے نفوس میں ہیآت خسیسہ جمع ہوجاتی ہیں اور وہ ان

web: www.hikmateguran.org email:hikmateguran@gmail.com



پولیس وغیرہ ہوں اور ان پر ایسے آدمی مقرر کئے جائیں، جن کاعدل وانصاف مسلم ہو۔ یہ نظام اتناز بردست ہو کہ اس کے مخالفین اس کے اندر نہ رہ سکیں۔ اگر مخالفین فوجوں کے اندر مرکزی حکومت کے خلاف کسی فتم کا اجتماع پیدا کرلیں تو اس کے خلاف دوسر ااجتماع پیدا کر کے ان کا زور توڑ دیاجائے۔ اس طرح مختلف جماعتوں کامرکزی حکومت کے خلاف اتحاد پیدا نہ ہوسکے گا۔ جب بھی مرکزی حکومت کے خلاف کسی قسم کا اجتماع پیدا ہونے لگے تو حکومت کا فرض ہوگا کہ مفدوں کے سرداروں کو قتل کردے یا ان کو قید کردے یا ان کے مال کروے دیروپیگٹرہ کرے رائے عامہ کو ان کے خلاف کردے۔ حضرت امام صاحب و شائلا کے خلاف الفاظ ہیں:

"بازالة شوكتها اوكبت قوم مفسدين فى الارض بقتل رؤسهم المدبرين لهم اوجسهم اوحيازة اموالهم واراضيهم اوصرف وجولا الرعية عنهم"

( ججة الله البالغه جلدا ص ٢٨)

یعنی مفسد پارٹی کی شوکت توڑ دی جائے اور جو لوگ ان کے پیچھے تدبیریں کرنے والے ہوں، ان کو قتل کر دیاجائے یا قید کر دیاجائے یاان کے اموال اور اراضی ضبط کرلی جائیں یار عایاکے بڑے آدمیوں کی توجہ ان کی طرف سے ہٹادی جائے۔

# الله تعالی کی سبسے بڑی نعمت

حضرت الم وَحُوالَدُ کے قول کے مطابق اس قسم کے بین الا قوامی نظام عدل کا قیام خداوند تعالی کے نزدیک انسانیت پر اس کی نعمت کی سخیل ہے، یعنی خداوند تعالی نے اجتماع انسانی کی تو تقلی کے نزدیک انسانیت پر اس کی انتہا ہے ہے کہ کر وُز بین پر اس قسم کا ایک مستقل، پائدار بین الا قوامی نظام قائم ہوجائے۔ کیونکہ اس کے ذریعے سے تمام اقوام کے نا قابل اصلاح شریر لوگ قابو بین آجاتے ہیں اور انہیں یہ موقع نہیں مل سکتا کہ ایک ملک بیں بیشے کر دوسرے ملک کے لوگوں کے خلاف ساز شیں کرتے رہیں۔ اس طرح تمام نوع انسان کوراحت نصیب ہوجاتی ہے اور مختلف اجتماعات میں وہ ربط واتحاد پیدا ہوجاتا ہے، جو ان کی دنیاوی صلاح اور مرنے کے بعد کی زندگی کی کامیانی کا گفیل ہے۔



لیڈر (Leadership) کے ذریعے سے ان کی لیڈر شپ کو ختم کردے۔ چنانچہ اس کے وجود سے کسریٰ ہلاک ہو گیا۔ پھر کوئی کسریٰ نہ ہو گااور قیصر کی قیصریت ختم ہوگئ اور پھر کوئی اس کا جانشین نہ ہوسکے گا۔"

غرض حفرت امام صاحب کے نزدیک حضرت محمدرسول الله منگالینی ایعث ایک اجتماع انسانی میں سے اقتصادی و معاثی عدم توازن جبر اً دور کر کے منصفانہ اور عاد لانہ اصولوں پر نیانظام قائم کرنے کے لئے ہوئی تھی تاکہ لوگوں کو خدا کی طرف رجوع کرنے کی مہلت ملے۔ آپ منگالینی کے زمانے میں سے عدم توازن ایرانی اور رومی ملوکیتوں (Imperialism) کا پیدا کر دہ تھا۔ اس لئے معاشر ہانسانی کی اصلاح کے لئے ان کی بربادی آپ منگالینی کی بعث کا ایک بہت ہی اہم مقصد تھا۔

ارتفاق چهارم: تهذيب كي چوتهي منزل: بين الا قواميت

#### ضرورت

پچھلے صفحات میں یہ دکھایا جاچکا ہے کہ حضرت امام الہند گریائیڈ کے نزدیک ارتفاق سوم قوی درج کی چیز ہے۔ جب مختلف اقوام نے ارتفاق سوم کے درج میں اپنا اپنا نظام مکمل کر لیا اور فوجی نظم و نسق بھی پایر بھیل کو پہنچالیا تو ان کے در میان اسی طرح حسد اور لڑائی جھگڑے پیدا ہونے لگ گئے جس طرح انسانی افراد میں پیدا ہوئے تھے۔ اس لئے فطرتِ انسانی نے تجربے کی بنا پر تفاضا کیا کہ ایک ایسا بین الا قوامی (International) نظام پیدا کیا جائے جو مختلف خود مختار ریاستوں کے در میان نظم قائم رکھ سکے۔

# نظام كيساهو؟

حضرت امام کے نزدیک اس قسم کا بین الا قوامی نظام فوجی نقطہ کگاہ سے اتنا مضبوط ہونا چاہئے کہ چندریاسیں مل کر بھی اس کا مقابلہ نہ کر سکیں اور وہ ہر ایک سرکش قوم کا سر کچل سکے۔ اس کا اپنا نظام ہو۔ اسے اپنی قوت کے لئے کسی پر بھر وسہ نہ کر ناپڑے۔ اس کے ماتحت بین الا قوامی نظام کے مختلف محکے فوجی، مالی ، ارشاد (وعظ ونصیحت) ، قضا (Judiciary) ،

web: www.hikmatequran.org email:hikmatequran@gmail.com



عادلانه معاشی نظام قائم کریں۔ چو کلہ اس زمانے میں اس عدم توازن کی بدترین شکل وہ تھی جو روی اور ایرانی دشہنشاہتوں" کی شکل میں موجود تھی۔ اس لئے ان دشہنشاہتوں" کو برباد کرنا آپ مَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَیْ مُنْ اللّٰہِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ال

غرض قر آن حکیم اپنے عادلانہ نظام کو مجمع اقوام کی شکل میں کامیاب کرناچاہتا ہے۔جس کی شکل سیر ہوگی کہ ہر ایک قوم اس نظام کو اپنے اندر نافذ کرکے ایک بین الاقوامی مرکز کے ساتھ وابستہ ہوجائے گی، جس میں قر آن ہی کاعادلانہ قانون فاکق ہوگا۔

# اصول ارتفاقات پر اقوام عالم كالقاق

حضرت امام الحكمت، امام ولى الله د بلوى يَعْتَ اللهُ فرمات بي كه:

اصول ارتفا قات میں اتحاد

کرہ زمین کے آباد علاقوں میں کوئی شہر ایسانہیں ہے جس میں یہ ارتفاقات نہ پائے جاتے ہوں اور آغاز انسانیت سے اب تک معتدل مزاج اور اچھے اخلاق والی جتنی قومیں گزری ہیں، ان سب میں یہ ارتفاقات پائے جاتے ہیں اور انسانیت کے خاتمے تک پائے جاتے ہیں گے۔ گو ان ان ارتفاقات کی شکلیں مختلف ہوں، لیکن ان کے اصول ہر زمانے اور ہر ایک اجتماع انسانی میں مسلم رہے ہیں اور ان اصول کو اتنی مقبولیت حاصل ہو چکی ہے کہ جو ان کونہ مانیں، لوگ ان کی مشمیر شدت سے خالفت کرتے ہیں۔ مشلاً مردے کی لاش کا انتظام کرنا، ننگ کا چھپانا، نکاح کی تشمیر کرنا، زانیوں اور چوروں کو سز ادیناو غیرہ، ان سب کو مانے ہیں، گوان کو عمل میں لانے کی شکلیں۔



# حضرت محمد رسول الله مثالينيةم كامنصب

حضرت امام عین فرماتے ہیں کہ اس ارتفاق کے مکمل ہوجانے کے بعد نظام عالم مکمل ہوجانے کے بعد نظام عالم مکمل ہوجاتا ہے اور یہی وہ ارتفاق ہے جس کی پنجیل کے لئے حضرت محمد رسول الله سَکَالَيْدَ ﷺ بیجے گئے ہیں۔ ان کے خاص الفاظ میہیں:

"ولهاكان الشهالسارى فى زمن ابراهيم عليه السلام هونسيان التوحيد نزل الحق بإزائه باشاعة التوحيد وتوليد العبادات من طهارة وصلؤة و زكؤة وحج وصوم وذكر، ولها كان الشهالسارى فى زمن نبينا محمد علي المتلال الهلل وانقلاب الارتفاقات خاصة على اصحابها وكان الامراشد واقسى نزل الحق بإزائه بالجهاد و اشاعة العبادات وتوقيتها والقضاء بزوال دولة الروم والعجم وانتظام امرالنبوة كهيئة الارتفاق الرابع" (التفهيات الالهيد، جلد اول م ١٠)

ایعنی چونکہ حضرت ابراہیم علیتیا کے عہد میں دنیا توحید کو فراموش کر پکی تھی اس لئے اس زمانے میں توحید کی اشاعت اور طہارت، صلاق، زکوق، جج، روزہ اور ذکر کی عباد تیں جاری کرنے کے احکام نازل ہوئے۔ گرچونکہ ہمارے نبی اکرم حضرت مجمد رسول اللہ مَثَّلِیْنِیْم کے زمانے میں اقوام کے اندر معاشی ومعاشرتی فسادات پیدا ہو پکے سے اور ان کی ارتفاقی زندگی خراب ہو پکی تھی اور یہ خرابی حضرت ابراہیم علیتیا کے زمانے کی خرابی سے زیادہ شدید شکل میں ظاہر ہوئی تھی اس لئے حضرت محمد رسول اللہ مَثَّلِیْنِیْم کو ان معاشی وارتفاقی خرابیوں کے استیصال کے لئے جہاد اور اشاعت عبادات اور ان کے او قات معین کرنے کا حکم ہوا اور حکمت الہی نے فیصلہ اشاعت عبادات اور ان کے او قات معین کرنے کا حکم ہوا اور حکمت الہی نے فیصلہ کیا کہ اس نبی اعظم مَثَّلِیْنِیْم کے دریعے سے رومی اور ایر انی ملوکیتوں کو برباد کر دیا جائے اور ان کی جگہ بین الا قوامی حکومت قائم کی جائے۔"

گویا حضرت محمد رسول الله منگالیگیم کے زمانے تک معاثی خرابیوں نے جوشدید صورت اختیار کرلی تھی اور انسانی معاشر بے (Society) میں جو اقتصادی او پنج بھی تھی، اس سے انسانیت عامہ کو سخت نقصان پہنچ رہا تھا۔ آنحضرت منگالیکیم کے نبی مقرر ہونے کا ایک مقصد توبی تھا کہ عبادت کے او قات معین کریں۔ دوسر ااہم مقصد بیر تھا کہ انسانی سوسائٹی میں



حاجات من الجوع والعطش والغلبة واشتاق لا محالة لل امراة و لا بدعند صحة مزاجهها ان يتولد بينهها اولاد وينضم اهل ابيات و ينشأ فيهم معاملات فينتظم الارتفاق الاول عن آخره ثم اذا اكثروا لا بدان يكون فيهم اهل اخلاق فاضلة تقع فيهم وقائع توجب سائر الارتفاقات " (ججة الله البالغه جلد اول، ص ٢٩)

"فرض کرو کہ کوئی انسان شہر وں سے دور کسی جنگل بیابان میں رہتاہے۔اس نے کسی سے کوئی ارتفاق نہیں سیھا۔اس کے باوجو داسے بھوک پیاس اور جنسی خواہش محسوس ہوگی۔ وہ ان خواہشوں کو پورا کرنے کی کوشش کرے گا اور عورت کی محت مز اجی درست ہے تو بھی ضرورت محسوس کرے گا۔اگر مر د اور عورت کی صحت مز اجی درست ہے تو ضرور ان سے اولاد بھی پیدا ہوگی، جو بڑھتے بڑھتے بہت سے خاند انوں میں بٹ جائے گی۔ یہ سب اہل خاند ان آپس میں میل جول رکھیں گے اور لین دین کریں گے۔اس طرح ارتفاق اول آخر تک مکمل کرلیں گے۔

پھران کی آبادی اور بڑھے گی، تو ضرور ان میں حکما پیدا ہوں گے۔جب اس کثیر آبادی کے در میان معامالات ہوں گے۔

"بدوربازغ" میں فرماتے ہیں کہ کر ہ زمین کا کوئی خطہ جہاں انسانی آبادی ہے، ارتفاق اول سے خالی نہیں ہو سکتا ہے۔ ایسے ہی اس میں ارتفاق دوم کاوسطانی درجہ بھی ضرور پایاجائے گا۔
اس طرح اللہ تعالی ارتفاقات کا تیسر ادرجہ بھی ظاہر کر تا ہے۔ جس کی صورت یہ ہوتی ہے کہ یا تو خداوند تعالی سے البہام پانے والا کوئی شخص حکومت پیدا کرلیتا ہے، جوار تفاق سوم کے درجے پر کام کرتی ہے یا پھر خدا کے اس نائب کا نائب انہی اصول پر حکومت چلا تا ہے یا کوئی بادشاہ پیدا ہوجاتا ہے، جو عدالت سے کام لیتا ہے اور اس کے اردگر و علماء، حکماء اور اہل تجربہ جمع ہوجاتے ہیں، جن کی بدولت نظم و نسق اعلی پیانے پر چلتا ہے۔ یا کوئی ایسا شخص غلبہ حاصل کر لیتا ہے جو علم پند ہوجا تا ہے، دو اپنی طرز سے ظالم بادشاہوں کی رسوم اختیار کرلیتا ہے۔ یہ سب قتم کے طاکم و قت و قت کے حالات کے مطابق ظاہر ہوتے رہتے ہیں۔ جب آخر الذکر قسم کے لوگ برسر اقتد ار آجاتے ہیں تو ارتفاقات خراب ہوجاتے ہیں اور ملک میں انسانیت ختم ہوجاتی ہواور وحشت و بربریت کا دور دور ہوجاتا ہے۔ اگر اجتماع انسانی میں یہ حالت پیدا ہوجائے، تو اسے وحشت و بربریت کا دور دور ہ ہوجاتا ہے۔ اگر اجتماع انسانی میں یہ حالت پیدا ہوجائے، تو اسے وحشت و بربریت کا دور دور ہ ہوجاتا ہے۔ اگر اجتماع انسانی میں یہ حالت پیدا ہوجائے، تو اسے



### اصولِ ارتفاقات فطرى بين

لوگوں کے مزاجوں کے اختلاف، ان کے شہروں کے دور دور ہونے اور ان کا مذہب ایک نہ ہونے کے باوجود جو ان میں بعض اصول پر اتفاق ہے، تو یہ اتفاقی امر نہیں ہو سکتا۔ بلکہ یہ نتیجہ ہے اس فطرت انسانی کا جو اس کی صورت نوعیہ کا تقاضا ہے۔ چنانچہ جب انسانی افراد کو عاجتیں پیش آتی ہیں، توسب افراد ان کو کم و بیش ایک ہی طرح پوری کرتے ہیں اور جب ان کو ایک صحیح فطرت کے مطابق جانچے ہیں، توایک ہی قسم کے انسانی خلق کے مطابق دیکھتے ہیں۔ میاصول طبعی ہیں

حضرت المام تو الله تعلق الدول المن المنات كے لئے وادوں منز لیں انسان کے لئے ولی ہی طبعی ہیں جیسے سانس لینا۔ چنانچہ وہ فرماتے ہیں کہ فرض کرو کہ ایک آدمی انسانی آبادی سے دور جنگل میں رہتا ہے۔ نہ اس نے کسے زبان کیسی ہے، نہ کوئی اور بات۔ وہ سب سے پہلے تو لینی بھوک پیاس کا علاج سوچ گا۔ پھر جو ان ہو گا تو اسے طبعی طور پر اپنے لئے ایک جوڑے کور (Mate) کی خواہش ہوگی۔ اب فرض کیجئے کہ اسی جنگل کے کسی دوسرے جصے میں ایک عورت انہی حالات میں گزاررہی ہے۔ وہ بھی انہی حالات سے گزر کر جو انی کو پہنچتی ہے، تو اسے بھی طبعی طور پر جوڑے کی تلاش ہوگی۔ فرض کیجئے کہ کسی دن اتفاق سے یہ دونوں آپس میں مل جاتے ہیں۔ اب ان سے اولا دپید اہونی شروع ہوگی۔ ایک طویل زمانے میں جو نسل اس جنگل میں بڑھے گی وہ کسی انسان کی خارجی امداد کے بغیر خود ہی ارتفاقات کے چاروں در جو گئل میں بڑھے گی وہ کسی انسان کی خارجی امداد کے بغیر خود ہی ارتفاقات کے چاروں در جو گئل میں بڑھے گی امداد کے بغیر خود ہی ارتفاقات سے کام لے کر تھوڑی محنت، کسی حورت البی حاصل کریں گے گئل مواد اور کم وقت صرف کرکے زیادہ نتیجہ حاصل کر لینے کا فائدہ بہی ہے کہ انسان اپنا پچھ وقت خدمت البی میں صرف کرے، وقت عقل تقر، بینے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خدمت کرے۔ حضرت الم می شکل ہے کہ خدا کی کمزور مخلوق کی خواہد کی خواہد کی خواہد کے خواہد کی کی کی کو کی کی کو کمل کے کو کمل کی کر کی کو کی کی کو کی کی کی کر کی کر کی کر کی کر کی کر کر

"ولوان انسانانشأبها ديةنائيةعن البلدان ولميتعلم من احدر سباكان له لاجرم



این آباداجداد کوالیا ہی کرتے پایا ہے۔ رسم کی پابندی اقوام میں اس صد تک رائخ ہو جاتی ہے کہ جو لوگ ان رسموں کو چیوٹر دیں ان کو عیب لگایا جاتا ہے۔ ایسے لوگ اگر واقعی رسموں کی پابندی نہ کریں توار تفاق اول سے بھی نیچے گر جائیں اور حیوانی زندگی بسر کرنے لگیں۔

# ر سوم کی پیدائش

الم الائمه المم ولى الله ك نزد يكر سمين عموماً دوطرح بيداموتى بين:

(۱)۔ مجھی کسی ایسے شخص کوجس کا تعلق ملاءاعلی یا"حظیرہ القدس"کے ساتھ ہو تاہے

ایے علوم تفویض (Inspire) ہوتے ہیں جو انسان کے لئے مفید ہوتے ہیں، رفتہ رفتہ یہ علوم رسموں کی شکل میں منضبط ہو جاتے ہیں، جیسے نماز پڑھنا۔

(۲)۔ کبھی قوم کاکوئی فاضل کیم تجربے اوسوچ بچارہے، کہ یہ بھی ایک قسم کے الہام کا نتیجہ ہوتی ہے، ایک بات مفید پاتا ہے اور اسے اختیار کرلیتا ہے۔ اس کے اردو گر د کے لوگ اسے دیکھ کراس کی تقلید کرتے ہیں۔ اس میں بھی ملاء سافل کے ملائکہ کا دخل ہوتا ہے۔ رفتہ رفتہ وقتہ عوام تک اس کا اثر پہنچ جاتا ہے، جیسے چھلی کے ساتھ دودھ نہینا کہ یہ برص کاموجب ہو سکتا ہے۔

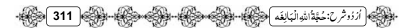
## ان کے تھلنے کے اسباب

السے بی رسموں کے پھیلنے کے متعدد اسباب ہوتے ہیں۔مثلاً:

(۱)۔ مجھی ایساہو تاہے کہ کوئی بڑا آدمی ایک رسم اختیار کرلیتاہے تودو سرے درجے کے لوگ اس کی ریس کرنے لگ جاتے ہیں۔اس طرح دہ رسم عوام میں شائع ہو جاتی ہے۔

(۲)۔ مجھی ایساہو تاہے کہ لوگ ایک چیز کی ضرورت محسوس کرتے ہیں مگروہ احساس اتنا صاف اور واضح نہیں ہوتا کہ کوئی شخص اختیار کر سکے۔ پھر جب کوئی زیادہ عقلمند آدمی اس مشکل کاحل وضع واختر اع کرلیتاہے، تولوگ حجٹ اسے اختیار کر لیتے ہیں۔

(۳)۔ مجھی ابیاہو تاہے کہ لوگ ایک رسم کے پابند ہوتے ہیں۔ پھر اسے چھوڑ دیتے ہیں، تو وہ کسی عذاب میں مبتلا ہو جاتے ہیں یا اس رسم کے ادا کرنے میں سستی کریں تو کوئی معاشرتی فساد پیداہو جاتاہے۔اس لئے اس رسم کو پھر اختیار کر لیاجا تاہے۔



مرض سجھنا چاہئے۔اس وقت اللہ تعالیٰ بحران (Crisis) پیدا کر دیتاہے جس سے اس مرض کا ازالہ ہوجا تاہے، یادہ اجتماع برباد ہو کر فناہوجا تاہے • ۔

# انبياءاور حكماء كاكام

غرض ہر ایک اجتماع انسانی میں نبیوں اور حکیموں کی بدولت ارتفا قات میں ترقی ہوتی رہتی ہے۔ جب تک کوئی قوم دونوں قسم کے ارتفا قات، لینی ارتفا قات معاشیہ اور ارتفا قات الہیہ میں ترقی نہ کرے، اس کایہ کہنا کہ وہ فلاں بڑے نبی کی امت سے ہے یا فلاں بڑے حکیم کے پیرو ہیں، بالکل بے فائدہ ہے۔

# انسان کی ترنی زندگی میں رسموں کامقام

حضرت امام ولی الله دہلوی میشانیہ نے اپنی تصنیفات میں اس امر پرسیر حاصل بحث کی ہے کہ انسان کی تمدنی زندگی میں رسموں کا کیا مقام ہے۔ ان کے نزدیک ارتفاقات صالحہ اس وقت اجتماع انسانی میں رائخ ہوتے ہیں جب وہ رسم (Custom) کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔،اگریہ ارتفاقات رسموں کی شکل میں ان میں رائخ نہ ہوں توانسانی افراد بالکل حیوانوں کی سی زندگی بسر کرنے لگیں۔

# ر سوم کی حقیقت

رسم کیاہے؟ کسی انسان کاوہ فعل جس کی حکمت وہ نہیں سمجھتا۔ اس تعریف کے لحاظ سے حیوانات بھی رسم سے خالی نہیں ہیں۔ چنانچہ اگر ایک کبوتر ایک فعل کر تاہے، تو دوسر ابھی اسے دیکھ کروہ می حرکت کرنے لگ جا تاہے۔ اس کا سبب سیہ ہو تاہے کہ ایک کبوتر کے ذبمن پر دوسر سے کبوتر کی حرکت مرتسم ہو جاتی ہے اور وہی اسے اس حرکت کے کرنے کا شوق دلاتی ہے۔ یہی حالت انسانی ذبمن کی ہے۔ مثلاً سب انسان نکاح کرکے گھر بساتے ہیں۔ لیکن اگر کس سے پوچھو کہ وہ نکاح کی ان حدود واصول کی کیوں پابندی کرتاہے، تووہ اس کے سوا پچھ نہ کہہ سکے گا کہ اس نے وہ نکاح کی ان حدود واصول کی کیوں پابندی کرتاہے، تووہ اس کے سوا پچھ نہ کہہ سکے گا کہ اس نے

<sup>0</sup> بدور بازغه صفحه نمبر ۹۵

email:hikmatequran@gmail.com



ہمترین رسمیں وہ ہوتی ہیں جو اخلاق فاضلہ اور بہترین ارتفا قات کی حامل ہوں۔ ان میں عمل کی وسعت پائی جائے ، نہ کہ تنگی۔ اور ایک طرف تو انتہائی تکلفسے اور دوسری طرف وحشت سے پاک ہوں۔ جیسے دور جاہلیت میں تجاز کے شہریوں کی رسمیں اور ہمارے زمانے کے قصبوں میں رہنے والوں کی رسمیں۔

### انقلاب کی ضرورت

حضرت امام مِحَيْنَا اللهُ كَ مَزد يك رسمول كى اس قسم كى انتهائى خرابى انقلاب كا پیش خیمه ثابت ہوتی ہے اور جولوگ مصلحت كليه كو جاننے والے ہوں ان كا فرض قرار دیتے ہیں كہ وہ انقلاب پيداكريں۔ حضرت امام مِحْتَاللَة كے خاص الفاظ بيہيں:

"ويجب بذل الجهد على اهل الآراء الكلية في اشاعة الحق تبشيته واخبال الباطل وصدة فيبالم يكن ذلك الا بمخاصبات أومقاتلات فيعدكل ذلك من افضل الاعبال البرـ" (جَة الله البالغ، جلد اول، ص٠٥)

"جولوگ مسلحت کلیہ کے پہچانے والے ہوں ان کا فرض ہوجاتا ہے کہ وہ حق کی اشاعت اور اس کے اجراءاور باطل کی بربادی اور اس کے انسدادیس (جان ومال کی پرواکئے بغیر) پوری پوری کوشش کریں۔ اس سلسلے میں انہیں پروپیگنڈ انجی کرنا پڑے گااور مسلح جدوجہد بھی۔ یہ سب کچھ انسانیت کی نقطہ نگاہ سے بہترین نیکی شار ہوتی ہے۔"

### انبياءاورار تفاقات

ہم یہ بیان کر چکے ہیں کہ ارتفاق دوم (شائنگی کا قبائلی درجہ) اور ارتفاق سوم (شائنگی کا قبائلی درجہ) اور ارتفاق سوم (شائنگی کا شہری اور قومی درجہ) انسان کے لئے جبلی اور طبعی چیزیں ہیں اور انہی کی بدولت وہ تمام حیوانات سے ممتاز ہے۔ ان دونوں درجوں سے انسانی اجتماع کا خالی ہونا محال ہے۔ ان دونوں کی ترقی کے لئے معاشر وانسانی کو ایسے حکیم کی ضرورت ہے، جو اجتماعی حاجات کو جانتا ہو اور ان حاجات کو ارتفاقات کے ذریعے پوراکرنے کے طریقے کا عالم ہوا ور وہ مصلحت کلیہ کے تابع ہو کر کام کرے۔ اس حکیم کا طریقہ کاریا توخوداس کے فکر و تجربہ کا نتیجہ (Empirical)ہوگایا اس میں



### خرابی کے اسباب

حقیقت یہ ہے کہ رسوم اصل میں تودرست ہی ہوتی ہیں لیکن مرورِ زمانہ سے ان کی حقیقت یہ ہے کہ رسوم اصل میں تودرست ہی ہوتی ہیں لیکن مرورِ زمانہ سے ان کی حقیقت نظر وں سے پوشیدہ ہو جاتی ہے اور رفتہ رفتہ ان پر اوہام وشبہات کی تہیں چڑھ جاتی ہیں۔ اس کے بہت اور ان کی اصلی صورت مسخ ہو جاتی ہے۔ اس طرح رسمیں خراب ہو جاتی ہیں۔ اس کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں۔ مثلاً:

(۱)۔ کبھی ایسے لوگ برسر اقتدار آجاتے ہیں جو مصالم کلیہ کی پیروی نہیں کرتے، بلکہ ایپے محدود فائدے کی خاطر اپنے اقتدار کو قائم رکھتے ہیں۔ ایسے لوگ صحیح اور صالح رسموں کو خراب کردیتے ہیں۔ مثلاً: خیرات وصدقہ جمع کرنے والے لوگ پہلے تواسے رفاوعامہ کے کاموں میں استعال کرتے ہیں۔ اس کے بعد ان او قاف و ذرائع آمدنی پرخود خرض، نفس پرست لوگ قبضہ کرکے ان کو ناجائز موقعوں پرخرج کرنے لگ جاتے ہیں، تورفتہ رفتہ صدقہ و خیرات کارواج کم ہوجاتا ہے۔

(۲)۔ مجھی نفس پرست اوگ غلبہ حاصل کر لیتے ہیں تو اجتماع میں غلط طریقے رائے ہو جاتے ہیں، جیسے سدومت (Sodomy) یا سود خوری (Usury) اور کم وزن و پیائش کی عادت۔

(۳)۔ مجھی رفاہیت بالغہ (تکلفات) والے لوگوں کی ریس سے مسرفانہ رسمیں جاری ہوجاتی ہیں، جیسے شادی بیاہ کے موقع پر فضول خرچی کرنا، لباس کے معاملے میں تکلف برتنا، تفر تے کے لئے ایسے شوق بر معالینا جن کے سبب سے دنیاوی زندگی کے کام اور اخروی زندگی کے اصول معطل ہو جائیں۔ جیسے مز امیر، شطر نج بازی، کو تربازی، شکارو غیرہ۔

(۴)۔ کبھی ظالم لوگ برسر اقتدار آجاتے ہیں۔وہ نا قابل برداشت ٹیکس لگادیتے ہیں۔اس سے سوسائٹی میں حرص و بغض بڑھ جاتا ہے۔ایسے لوگ خود تو ظلم کرنا پیند کرتے ہیں گر یہ پیند نہیں کرتے کہ خود ان سے یہی سلوک کیا جائے۔ رفتہ رفتہ لوگ ظلم برداشت کرنے کے عادی ہوجاتے ہیں اور یہ ظالمانہ عاد تیں عوام میں بھی پھیل جاتی ہیں۔

(۵)۔ رسمیں مجھی اس لئے خراب ہوجاتی ہیں کہ لوگ معاش کے معاملات میں اس قدر انہاک اور تعمق میں مبتلا ہوجاتے ہیں۔ انہاک اللہ کے انہاک کو چھوڑ بیٹھتے ہیں۔

الرووشرى: حُجُةِ اللهُ الْبَالِغَه 316

انسانی نه توار تفاقات میں اتنا انہاک د کھائے کہ عجمی اور رومی امراء کی طرح تکلفات میں مبتلا موجائے اور نه ارتفاقی زندگی میں اتنی کمی رکھی جائے کہ انسان وحشیانہ زندگی بسر کرنے لگے۔

## اعتدال کی ضرورت

اس میں شک نہیں کہ انسان کے لئے ارتفاقات میں ترقی کرناطبعی چیز ہے اور جبوہ کی چیز کو استعال کرتا ہے تو اسے اچھی شکل میں استعال کرناچاہتا ہے، اس سے اس کے مزاح میں صحت پیدا ہوتی ہے، اخلاق میں استقامت آتی ہے اور انسان کے اندر معنوی ترقی کا جوجو ہر پوشیدہ ہے اور جس سے ایک انسان دو سر سے سے اشیاز حاصل کرتا ہے برروئے کارآتا ہے اور ارتفاقات کو اچھی شکل میں نہ لانے سے کند ذہنی، عجز اور بے تدبیری پیدا ہوتی ہے۔ دو سری طرف ہم دیکھتے ہیں کہ ارتفاقی تکافات سے سوسائی میں الی اور فی تی پیدا ہوجاتی ہے جو دو سری طرف ہم دیکھتے ہیں کہ ارتفاقی تکافات سے سوسائی میں اللہ کی اور اخروی سعادت سے خافل ہوجاتا ہے۔ اس اشکال کا حل یہ ہے کہ ارتفاقات معاشیہ میں اعتدال قائم رکھا اخروی کی طرف سے توجہ نہ ہٹائی جائے۔ اسی اصول کے مطابق حضرت محمد رسول اللہ متاقیق کا اخروی کی طرف سے توجہ نہ ہٹائی جائے۔ اسی اصول کے مطابق حضرت محمد رسول اللہ متاقیق کا جنس نے بدلنا حرام قرار دے دیا۔ کیونکہ اس سے مطلوب عمو آاد نی جنس کے بدلنا حرام قرار دے دیا۔ کیونکہ اس سے مطلوب عمو آاد نی جنس کے بدلنا حرام قرار دے دیا۔ کیونکہ اس سے مطلوب عمو آاد نی جنس کے بدلنا کی نہ جو دنیاوی لذات حاصل کرنا ہو تا ہے۔ یہ انسان کی حرف کے بعد کی زندگی کے لئے مصر ہوتی ہے۔

## ارتفاقات میں تنزل

یہ تسلیم کیا جاچکا ہے کہ ارتفاقات کے ان چاروں درجوں کا پیج قدرتِ الی نے انسان کی فطرت کے اندر رکھ دیا ہے۔ اس لئے یہ انسان کے لئے طبعی ہیں۔ اس کے باوجود جس طرح انسان کے بدن پر صحت کے بعد بیاری اور موت کی حالتیں طاری ہوتی ہیں۔ اس طرح مختلف اجتماعاتِ انسانی پر بھی بیاری اور موت کی حالتیں طاری ہوتی ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ جب کسی



قوت ملکیہ ہوگی جس کے سبب سے وہ ملاء اعلیٰ سے براہ راست (Direct) علوم اخذ کر سکتا ہوگا (اور یہ آخر الذکر دونوں میں سے زیادہ کا مل اور قابل اعتاد طریق عمل میں ہے) ہم یہ بھی بیان کر آئے ہیں کہ ارتفاقات کے لئے رسوم بمنزلہ دل کے ہیں اور یہ کہ جب سوسائی میں ایسے لوگ برسر افتدار آجاتے ہیں جو مصلحت کلی (Public Weal) کا خیال رکھنے کے بجائے خود غرضی میں مبتلا ہوں اور اس وجہ سے وہ حیوانی، شہوانی اور شیطانی کام کرنے لگتے ہیں اور اکثر لوگ ان کی پیروی کرنے لگتے ہیں، اس وقت رسمیں خراب ہو جاتی ہیں۔ اس وقت ایک ایسے شخص کی ضرورت ہوتی ہے جسے غیب سے مدد ملتی ہے اور وہ مصلحت کلیہ Public ایسے شخص کی ضرورت ہوتی ہے جسے غیب سے مدد ملتی ہے اور وہ مصلحت کلیہ کام کر دیتا ہے۔ جن میں خرابی ہو، ان میں ترمیم کر دیتا ہے اور جو بالکل خراب ہوں ان کو منسوث کر دیتا ہے۔

یہ جان لینے کے بعد یہ سمجھنا آسان ہے کہ اگرچہ انبیاء آتے تواس لئے ہیں کہ سوسائٹی کی عملی خرابیوں کو دور کرکے لوگوں کو خدا کی عبادت کی دعوت دیں لیکن وہ ارتفاقی اصلاح ضرور کرتے ہیں۔

حکمتِ اللی کا تقاضا یہ ہے کہ کوئی معاشر کا انسانی ارتفاق دوم اور ارتفاق سوم (یعنی قبائلی زندگی او قومی زندگی کوترک نہ کرے، یہی دجہ ہے کہ کسی نبی نے کبھی اس کا حکم نہیں دیا۔

اس لئے معاشر کا انسانی سے بھاگ کر جنگلوں اور پہاڑوں میں جابسنا اور لوگوں سے ملنا جلناترک کر دینامفادِ انسانی کے قطعًا منافی ہے۔ چنانچہ حضرت محمد رسول اللہ مَالَّةَ اللّهِ اللهُ اللهُ عَلَی سخت نہ مت فرمائی ہے اور صاف صاف فرما دیا ہے کہ "مابعثت بالرھبانیة وانسابعثت باللہ لله الله علی ہوائیت کے اصول کو جاری کرنے کے لئے انقلاب لانے پر مبعوث نہیں ہواہوں، بلکہ اس لئے انقلاب برپاکر رہاہوں کہ حنیفیت کے واضح اور روشن اصول د نیا میں رائج ہوجائیں) اور حنیفیت کے متعلق حضرت امام الحکمت امام ولی اللہ کا فیصلہ ہے کہ یہ انسانیتِ عامہ کی ترجمان ہے گ۔

لیکن یہاں ایک امرکی وضاحت کی ضرورت ہے اور وہ یہ کہ اگر چہ تمام انبیاء اور حکماء انسان کی ارتفاقی ترقی واصلاح میں کوشاں رہے ہیں لیکن ان کی دعوت اعتدال کی رہی ہے۔ یعنی معاشرہ

<sup>●</sup> تفهيمات الهيه جلد دوم ص١٩٨



.....واصل الفسادعدم احاطة الناس بانواع الارتفاقات و الجبود على علم واحد منها" ـ (بدوربازغه، صفحه ٩٨ تا ٩٠)

( "جب كسي اجتماع انساني كابين الاقوامي نظام أوث جائے تولوگوں كى بھلائي اس ميں ہوتی ہے کہ ارتفاق جہارم ، لیعنی بین الا قوامی نظام کی روح قائم رکھتے ہوئے اور اس ارتفاق کی عادلانہ باتوں پر بوری طرح قبضہ رکھتے ہوئے ارتفاق سوم کو مضبوطی سے تھاہے رہیں۔اگروہ ارتفاق جہارم کے اصول کو بھی ترک کردیں گے، توان قوموں کے مابین ایسے فتنے اور جنگیں پیداہوں گی کہ ان کے وہم و گمان میں بھی نہ ہوں گی۔ایسے ہی اگر ارتفاق سوم برباد ہوجائے تواس ارتفاق کی حقیقت کا تصور قائم رکھتے ہوئے ارتفاق دوم کومضبوط پکڑے رہیں اور اگر ارتفاق دوم بھی بگڑ جائے تواسی طرح ارتفاق اول کومضبوط پکڑے رہیں۔فساد کی جڑیے ہے کہ لوگ ارتفاقات کے تمام درجوں کاعلم بھول جاتے ہیں اور فقط ایک ہی درجے کے علم پر جمود اختیار کر لیتے ہیں "۔

# معاشیات کااثراجماعی اخلاق پر

حكماءاورا نفراديت يبندي يوناني حكماء

حماء عموماً اخلاقیات (Ethics) اور اجتماعیات (Sociology) پر بحث کرتے ہیں، لیکن الکو الگ الگ موضوع (Subject) بنا کر۔ چنانچہ یونانی حکماء میں سے ارسطو (Aristotle) افلاطون (Plato) سقر اط (Socrates) ایمی کیور (Epicurus) وغیره نے ان دونوں موضوع پر لکھاہے اور خوب لکھاہے۔ لیکن ان کے باہمی ربط پر کسی نے قلم نہیں اٹھایا۔

حكماءِ اسلام ميں سے ابن مسكويد ، غزالى ، ماروردى ، راغب، كندى ، فارانى ، ابن سينا، ابن رشد، ابن خلدون، ابن عربی وغیره نے انفرادی اخلاقیات پر طویل بحثیل کی ہیں۔ ہر ایک خلق الزووشرى: حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِي المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ الل

اجتماع انسانی پر بیاری کی حالت طاری ہوجائے، جس کے اسباب پر ہم پیچیلی فصل میں روشنی ڈال چے ہیں، تواس وقت کیا کیا جائے؟

### تنزل کے وقت کیا کیا جائے

حضرت امام الهند وَحُواللهُ فرمات بين كه جب كوئى قوم ارتفاق چهارم كے بلند درج ير بيني کر گر جائے، یعنی جب اس کا بین الا قوامی نظام ٹوٹ جائے تواس کے عقمند طبقے کا فرض ہے کہ وہ اس درجے کی روح لینی عدل کو اپنے اندر محفوظ کرکے درجہ سوم پر مضبوطی سے قائم رہے۔ لینی اپنی قومیت کونہ بھولے۔اگر ایوں نہیں کرے گی توالیافتنہ عظیم اور ایسی خوفناک جنگ پیدا ہو گی کہ اس کاوہم و گمان بھی نہ ہو گا۔

ایسے ہی اگر کوئی قوم ارتفاق سوم سے بھی گر جائے، لینی اس کی قومیت کو صدمہ پہنچ جائے تواس کی روح لین احساس قومیت کو قائم رکھتے ہوئے اور بین الا قوامیت کا تصور قائم کرتے ہوئے اچھی قبائلی زندگی لیخی ارتفاق دوم کو قائم رکھے۔اگر ارتفاق دوم کی زندگی میں بھی سى سبب سے انتشار پيدا ہو جائے توار تفاق اول يعنى مہذب انسانيت كواپناو طير ہ بنائے ركھے اور ساتھ ہی قبائلیت، قومیت اور بین الا قوامیت کے تصورات کو فراموش نہ کرے۔

الی گراوٹ کے وقت مصیبت میں ہوتی ہے کہ لوگ ارتفاقات کی مختلف منز لوں کاعلم کھو بیصے ہیں اور صرف ایک ہی ارتفاق کے علم پر جود اختیار کر لیتے ہیں۔اس صورت میں وہ ترقی سے محروم رہ جاتے ہیں۔حضرت امام میشاند کے خاص الفاظ بدہیں:

"وبالجبلة فاذا بطل نظام الارتفاق الرابع مثلاً فصلاح الناس ان يتشبثوا بالارتفاق الثالث بآدابه المتضهنة لكنه الارتفاق الرابع واصله من غيرتبثال وانفسار وانعقادصورة له كالا صطلاح على سنة عادلة بينهم لوعصوها الثارت الفتئة واقتتلو وكان البأس عليهم اشدعها توقعوا لا نفسهم ..... وكذلك اذابطل الارتفاق الثالث وجب التبسك بالارتفاق الثاني المتضبن غاية لكنه الارتفاق الثالث واذابطل الارتفاق الثانى وجب التبسك بالارتفاق الاول

الرووشر ح: حُجَةِ اللهُ الْجَالِقَه ( 320 )

کے کام کااثر اجتماع کے تھوڑے جھے پر پڑتا ہے یازیادہ جھے پر۔ جتنازیادہ حصہ اس کے کسی فعل سے اثر لے گا، اتنابی اس کی "نیکی "یا" بدی "کی مقد ارزیادہ یا کم شار ہوگی۔

اس میں شک نہیں کہ فرد کی اپنی ہستی بھی خاص اہمیت رکھتی ہے۔ لیکن وہ اجماع کی پہکتا ہے۔ سکت وہ اجماع کی پہکتا کے لئے ہے، نہ کہ اس سے الگ رہ کر زندگی بسر کرنے کے لئے۔ حضرت امام الہندولی الله دہلوی میں ایک جہائے ہی کو "فرد" مانتے ہیں اور انسانی فرد کو اس کا ایک حصہ یا جز قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ اس کا نظریہ "امام نوع انسانی" یہی فکر ظاہر کر تا ہے۔ وہ اجماع کی صحت اسے قرار دیتے ہیں کہ افراط و تفریط ایک نقطہ اعتدال پیدا کرلے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:

"وافراد الانسان كا لاعضاء للعناية الازلية الرحبانيه المنعقدة في صورة نوع الانسان - فاذا صلحت الاعضاء كلها بالفرض، فهو الصحة التامة و الاعتدال الحقيقي وهوكالبمتتع كبا ان صحة زيد مثلاً بحيث لا يكون في اغلاطه وفي اعضائه افراط و تفريط اصلاً كالبمتتعة .......فكذالك انحص الكلام في الهيئة القربية من هذا الصحة وهي انجبار الافراط بالتفريط حتى يعود الكل بالهيئة الاجتباعية صالحًا" (البرور البازغ صفح ١٩٥٣)

"عنایت رحمانی انسانی نوع کی صورت میں آگر جی، تو تمام انسانی افراداس کے لئے اعضاء کی مانندین گئے۔ فرض کرو کہ تمام اعضاء اور اجزاء صحت مند ہیں تو کہا جائے گا کہ بیکا مل صحت اور حقیقی اعتدال ہے۔ مگر واقعہ بیہ ہے کہ اس قسم کی کامل صحت اور حقیقی اعتدال تھے۔ اس کی مثال یوں سمجھو کہ انسانی فرد کی صحت اس لحاظ سے دیکھی جائے گی کہ اس کے بدن کے اخلاط (Humours) اور اعضاء میں کوئی کی وبیثی اور خرابی نہ ہو، تو یہ بالکل ناممکن ہے۔ پس صحت کے معنی صرف یہ ہوسکتے ہیں کہ جب اخلاط اور اعضاء کے طنے سے صحت تامہ کے قریب قریب مالت پیدا ہو جائے۔ ایسے ہی انسانی اجتماع کی صحت کا حال ہے۔ اس کی صحت سے مراد بھی صرف یہی ہوسکتی ہے کہ انسانی افراد کی افراط و تفریط مل کر کوئی نقطہ مراد بھی صرف یہی ہوسکتی ہے کہ انسانی افراد کی افراط و تفریط مل کر کوئی نقطہ اعتدال پیدا کر لے۔ "

گویاحضرت امام و الله کے نزدیک اخلاق، اجھاعی زندگی میں ظاہر ہوتے ہیں اور بہترین

الزووشر ح: صُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِعُه عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِعُه عَلَيْهِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُلِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلِمُ

کی بال کی کھال اتاری ہے۔لیکن ان میں سے کسی نے بھی اجتماعی اخلاق اور معاشیات کو ملا کر بحث نہیں کی۔

# مغربی حکماء

ایسے ہی کانٹ (Kant) سپنر (Spencer) شوپنہار (Schopenhauer) ڈی کارٹ (Kant) من (Hegel) می (Spinoza) اور بیگل (Descartes) نے اجتماعیات و اخلاقیات پر بہت کچھ لکھا ہے۔ لیکن ان کے باہمی ربط پر کسی نے روشنی نہیں ڈالی۔

# امام ولى الله اور اجتماعيت

امام الحكمة ، امام ولى الله د بلوى عَرِينَ الله عليم بين جنهون في اخلاقِ عامه اور معاشيات و اجتماعيات كي بهمي ربط يرروشني ذالى بـــــ اجتماعيات كي بالهمي ربط يرروشني ذالى بـــــ

اب تک حکماء یہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے رہے ہیں کہ بلند اخلاقی نظریات سے اجتماعی اخلاق بلند ہوسکتے ہیں۔ اس لئے ان کی کوشش یہ رہی ہے کہ اجتماعیات کو اخلاقیات کے ماتحت رکھاجائے۔ اس کے برخلاف حضرت امام الحکمت، امام ولی اللہ کا نظریہ یہ ہے کہ اجتماعی معاشیات کا اجتماعی اخلاق پر نہایت گہر ااثر پڑتا ہے۔ اس لئے اجتماعی اخلاق کی درستی کے لئے ضروری ہے کہ اجتماعی اخلاق میں عادلانہ نظام معاشیات قائم کیا جائے۔ جب تک اس قسم کا نظام سوسائی میں قائم نہ ہو جائے، اجتماعی اخلاق کا حسن نمایاں نہیں ہو سکتا۔

### فرداور جماعت

پرانے اور نے سب حکماء اتن بات تو اسے ہیں کہ انفرادی اخلاق کا ظہور اجہاعِ انسانی کے اندر ہی ہوتا ہے۔ یعنی ایک فرد انسانی جب تک کسی سوسائٹی کے رکن کی حیثیت سے نہ دیکھاجائے،اس کی اخلاقی بلندی نظر نہیں آتی۔ایک شخص جو جنگل میں رہتا ہے،اپنے کسی خلق کے اظہار کاموقع نہیں پاتا۔اس لئے اسے نیک وبد کہنا اپنے اندر پچھزیادہ معنی نہیں رکھتا۔ لیکن جو نہی وہ اجتماع میں داخل ہوجاتا ہے،اس کے کاموں کا جائزہ لیاجاتا ہے۔اگر اس کے کاموں سے اجتماع کے کسی حصے کو نفع پہنچتا ہے تو کہاجائے گا کہ وہ شخص نیک ہے اور اگر نقصان پہنچتا ہے تو کہاجائے گا کہ وہ شخص نیک ہے اور اگر نقصان پہنچتا ہے تو کہاجائے گا کہ وہ براہے۔اس تیکی "اور" بدی "کی مقدار بھی اس بات پر مو قوف ہے کہ اس



دیکھاجاتا ہے۔جو نہی وہ رائے کلی یا اجھائی نقطہ نگاہ اختیار کرلیتا ہے، وہ خلق ساحت (سیر چشمی) کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ اسی طرح جذبہ جنسی انفرادیت کے غلبے کے ماتحت نہایت بر اہوسکتا ہے۔ لیکن جب رائے کلی یا اجھائی اخلاق کے اثر سے متاثر ہوجاتا ہے، تووہ عفت بن جاتا ہے اور ایک قابل تعریف جذبہ ہوجاتا ہے۔

# معاشى حالات كالثراخلاقِ عوام پر

حضرت امام صاحب اخلاق کی تعمیر میں معاشی حالات کو بہت حد تک مؤثر قرار دیے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:

"اعلم ان الخواطى التى يجدها الانسان فى نفسه و تبعثه على العبل ببوجبها لاجرم ان لها اسبابا كسنة الله تعالى فى سائر الحوادث والنظرو التجربة يظهران ان منها ........ مزاجه الطبيعى المتغير بسبب التدبير المحيط به من الاكل والشهب ونحوذلك" \_ (جَة الله الالم الحرائل و علد اول صفح 2/2)

"انسان کے دل میں چھوٹے چھوٹے خیالات پیدا ہوتے ہیں۔وہ اسے کی کام پر آمادہ کرتے ہیں۔ ان کو خطرات کہتے ہیں۔ یہ خطرات خود بخود پیدا نہیں ہوجاتے،

بلکہ جس طرح کارخانہ کالمی میں اس کا کوئی نہ کوئی سبب ہوتا ہے، ایسے انسان کے دل میں پیدا ہونے والے ان خطرات کے بھی بہت سے سبب ہوتے ہیں۔ ان میں سے میں پیدا ہونے والے ان خطرات کے بھی بہت سے سبب ہوتے ہیں۔ ان میں سے ایک سبب توجبلت ہے۔ (جس سے یہاں بحث نہیں۔ ناقل) دوسر اانسان کامزاج طبعی ہے، جو انسان کے معاشی ماحول کے اثرات مثلاً کھانے پینے وغیرہ سے بدلتار ہتا ہے۔ یہ مزاج طبعی بھی انسان کے دل میں کام کی خواہش پیدا کرنے کا ایک بڑا سبب ہوتا ہے۔ "

گویاساج کے معاشی حالات انسان کے اخلاق کے پیدا کرنے میں جواس کے افعال کا نتیجہ ہو تاہے، بہت زبر دست اثرر کھتے ہیں۔

ایک اور جگه فرماتے ہیں که:

"انها الاخلاق بالاحوال لابالعلوم" (بدوربازغه ص ٢١)



اخلاق وہ ہیں جو ابتماع انسانی کو صحت عامہ (General Health) کے قریب تر آئیں۔

غرض کوئی انسانی فرد محض فرد کی حیثیت سے ترقی کر ہی نہیں سکتا، بلکہ اسے سوسائٹی کا فرد بن کررہناپڑتا ہے۔ اس میں اس کی کئی حیثیتیں ہوسکتی ہیں۔ وہ ایک کئے کا حصہ ہے، وہ شہر کا باشندہ ہے، وہ قوم کا فرد ہے اور پھر ایک بین الا قوامی اجتماع کارکن بھی ہے۔ اس طرح وہ ایک پیچیدہ انسانی سوسائٹی کا پرزہ ہے۔ وہ ان سب پر اثر ڈالتا ہے اور سب سے متاثر ہو تا ہے۔ یہی اثر وتا سر (Action & Reaction) اس کے اجتماعی اخلاق کا نقطہ آغاز ہے۔

# اجتماع كااثراخلاق ير

اگر چھوٹے اور بڑے اجھاعاتِ انسانی میں اسنے والے افراد کے اخلاق پر نظر ڈالی جائے تو دیکھنے میں آتا ہے کہ ان میں بین فرق ہے۔جوں جوں انسان بڑے بڑے اجھاعات کارکن بتاجاتا ہے،اس کے اخلاق میں صفائی، پختگی اور بلندی آتی جاتی ہے۔

ہم پہلے بیان کر آئے ہیں کہ حضرت امام وعظیہ کے نزدیک انسان تین باتوں میں حیوانوں سے متازیہ:

- (۱) انسان، اجماع کے فائدے اور رائے کلی کے لئے بھی کام کر تاہے۔
  - (۲) وه اینے افعال اور کر دار میں حسن کوسامنے رکھتاہے۔
  - (m) وہ اپنے علوم کو پیکیل نفسی کے لئے استعال کر تاہے <sup>©</sup>

اس کے بعد وہ دکھاتے ہیں کہ انسان کے علوم اور اخلاق پر رائے کی، اجتماعیت وغیرہ کا کیا اثر پڑتا ہے۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ جب تمام علوم میں رائے کلی د خل پالیتی ہے یعنی علوم کو اجتماعی نقطہ کگاہ سے دیکھا جاتا ہے، تو وہ حکمت کا مقام حاصل کر لیتے ہیں۔ جب غضب رائے کلی کے ماتحت آجاتا ہے تو وہ شجاعت کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ جب بلند آواز میں حسن کا نمود داخل موجاتا ہے تو وہ شجھنے کے قابل کلام بن جاتی ہے اور جب اس میں رائے کلی اور اخلاق کا کمال شامل ہو جاتا ہے تو وہ انفرادی نقطہ کگاہ سے شامل ہو جاتا ہے تو وہ انفرادی نقطہ کگاہ سے

<sup>•</sup> بدور بازغه ص۲۸

email:hikmatequran@gmail.com



چنانچہ دہ روح کے نگلتے تک چلتا ہی رہا۔ اس کے بعد مر کر گر کیا۔ جو نہی دہ چلنے سے رکاموت نے اسے آلیا۔ اس حال میں مجھے بتایا گیا کہ یہ اونٹ لطیفہ کجوارح میں فانی ہے اور ظاہری قوانین کے متعلق جو پر سش ہوتی ہے، وہ اسی لطیفے سے ہوتی ہے ۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ قلب، عقل اور نفس کے دورخ ہیں۔ ایک انسان کے اعضاء وجوارح کی طرف، اس کی بیمیل وجوارح کی طرف، اس کی بیمیل کانام شریعت ہے۔ دوسر ارخ اپنے منبع کی طرف، اس کی بیمیل کانام احسان، یا تصوف یا طریقت ہے۔ اس کا ایک اور نام فلسفہ اللی بھی ہے۔ یعنی انسان کی یہ تینوں قو تیں جب اس کے افعال ظاہری کی تہذیب کی طرف مائل ہوں تو جن قواعد کی پابندی کریں گی، وہ ظاہری شرع ہے، یہی انسان کی ارتفاقی زندگی ہے۔ یہ تینوں قو تیں جب اپندی دوسرے رخ یعنی منبع کے لحاظ سے دیکھی جاتی ہیں تو جن علمی اصولوں کی پابندی کرکے ترقی کرتی ہیں، وہ تصوف مافلسفہ اللی کہلاتے ہیں۔

تمام انسان ایک جیسی استعداد لے کر نہیں آئے۔ بعض لوگ بعض چیزیں ابنی زندگی کی ابتداء ہی میں سمجھ لیتے ہیں اور بعض نہیں سمجھ سکتے۔ چنانچہ خاص چیز فہم لوگ ان قو توں کے دوسرے رخ یعنی خدا تعالی کے ساتھ ان کے تعلق کو بر اہ راست ابتداء عمر میں سمجھ لیتے ہیں اور اس کے مطابق زندگی بسر کرتے ہیں۔ لیکن عوام کی بیہ حالت نہیں ہوتی۔ وہ ان قو توں کے اس رخ کو پہلے سمجھ ہیں، جس کا تعلق ان کے بدنی افعال سے ہے، وہ ان افعال کو درست بنانے کی طرف راغب ہوجاتے ہیں۔ ممکن ہے کہ آگے چل کر انہیں ان قو توں کے دوسرے رخ کی طرف وجہ ہوجائے، لیکن جہال تک ان کے افعال اور جو ارح کی تہذیب کا تعلق ہے، حضرت طرف توجہ ہوجائے، لیکن جہال تک ان کے افعال اور جو ارح کی تہذیب کا تعلق ہے، حضرت امام صاحب سمجھ لینی چاہئے۔ اس وقت معلوم ہوگا کہ اس کے اس کو اس کی پوری ایمیت سمجھ لینی چاہئے۔ اس وقت معلوم ہوگا کہ اجتماعی زندگی اور معاشی حالات کی اصلاح کا جس سے انسان کے افعال پر گہر ااثر پڑتا ہے، انسان کی اندرونی اصلاح سے کتنا قریبی تعلق ہے۔



" انسانی اخلاق معلومات سے پیدا نہیں ہوتے بلکہ ان حالات سے پیدا ہوتے ہیں، جن سے انسان گھر کی زندگی بسر کر تاہے۔"

### معاشيات كامقام

"در ظاہر شرع، که متی به اسلام است، مبحوث عنه لطیفه بجوارح است؛ شخین این لطیفه آن است که قلب و عقل و نفس به اعتبار تقویم جوارح، وآله بودن برائے بیمیل افعال جوارح و فنا در جوارح مسی به لطیفه بجوارح مے گردد و برائے تقهیم این لطیفه برین فقیر شترے ظاہر ساختند که مشرف برموت بود غیر ازر مقے از حیات بااوباقی نمانده و جمیح لطائف ثلاثه بارزه اوضعیف گشته اما اورا در قطارے بستہ بودند واوغیر زرفتن قوتے نداشت: پس تا آخر انز ہاتی دوح راہ مے رفت، بعد ازاں بمرد بازر فتن بازماند نش ہمال و مردنش ہمال؛ دریں حال آگا ہائیدند که این شتر فائی است در لطیفه کوارح و موافذه اکتال برجمیں لطیفه است۔" (الطاف القد س ۲۵ تا ۲۰۰۳)

" ظاہر شرع میں ، جے اسلام کہتے ہیں ؛ لطیفہ ہوارہ سے بحث ہوتی ہے۔ اس کی حقیقت سے کہ قلب ، عقل اور نفس تینوں انسان کے جو ارح کے قیام کاسب ہیں۔ انہی کے ذریعے جو ارح کام کرتے ہیں اور سے جو ارح میں فناہیں ، جو لطیفہ ہجو ارح کہلاتے ہیں۔ اس لطیف بات کو مجھے سمجھانے کے لئے ایک اونٹ میرے سامنے ظاہر کیا گیا، جو مرنے کے قریب تھا۔ اس میں برائے نام زندگی باتی رہ گئی تھی اور اس کی تینوں ظاہری قو تیں ضعیف ہوگئی تھیں۔ اس کے باوجود اسے اونٹول کی قطار میں باندھا ہو اتھا اور اسے چلنے ہی سے کام تھا۔

<sup>•</sup> حضرت مولاناعبیدالله سندهی ۹جو فرمایا کرتے تھے کہ انسان کو اونٹ کی طرح کام کرتے ہوئے جان دینی چاہے اور خود بھی اینے اس تول سے لیا گیا ہے۔ (مرتب)



غور سے کام لیاجائے، تو معلوم ہوگا کہ ان چاروں خلقوں کی پیکمیل اجتماعِ انسانی کے اندررہ کر ہی ہوسکتی ہے اور انسان کا ماحول ان اخلاق کی پیکمیل پر بہت گہر ااثر ڈالٹا ہے۔ ان میں سے آخری خلق تو خصوصیت سے ایک ایسے نظام کا طالب ہے جس میں انسان نہ خود کسی پر ظلم کرے، نہ کسی پر ظلم ہو تا ہر داشت کرے۔ حضرت امام الہند میشالیہ اسے ہی اجتماعِ انسانی کے قیام کا سبب بتاتے ہیں۔ چنانچہ فرماتے ہیں کہ:۔

### "عدالت" كي ابميت

"خصلت چهارم عدالت است وآل خصلتے است که صدورا قامت نظام عادل و سیاست کلی از دے باشد"۔ ("معات" مطبوعہ بیت الحکمت، لاہور ص ۲۹)

"چوتھی خصلت عدالت ہے۔انسانی سوسائی کے نظامِ عدل کا انحصار اسی پرہے،اسی سے اہتماعِ انسانی کی سیاست عالیہ چل سکتی ہے۔"

ایک اور جگہ فرماتے ہیں کہ عدالت میں وہ ملکہ یا خصلت ہے جس سے ایسانظام عدل پیدا ہوتا ہے جو نہایت آسانی سے تدبیر منزل اور سیاست مدینہ اور بین الا قوامی اجتماعات کے قیام کا سبب بنتا ہے۔ اس خلق کی بنیاد اس جذبہ انسانیت پرہے، جس سے جمہوریت پیند افکار پیدا ہوتے ہیں اور پھر وہ آگے چل کر اپنے مناسب حال سیاست پیدا کر لیتے ہیں، جو حکمت الہی کے مطابق ہوتی ہے ۔

# اقتصادي خرابي كااثراخلاق پر

حضرت امام تو الله تحرانی عنده یک اجتماع انسانی میں عدالت کے نہ ہونے ہی سے خرابی پیدا ہوتی ہے، جس سے انسانی سوسائی نہ صرف مادی لحاظ سے برباد ہوجاتی ہے، بلکہ وہ اپنے اچھے اخلاق بھی کھو بیٹھی ہے۔ چنانچہ رومی اور ایر انی سوسائیوں میں اقتصادی لوٹ کھسوٹ اور امر اکی چیرہ دستیوں سے عوام پر جو اثر پڑا، اس کا نقشہ کھینچنے کے بعد حضرت امام فرماتے ہیں کہ:

🗨 حجة الله البالغه جلد دوم ص ٧٨



"عام طور پر تصوف، اخلاق سے شروع کیا جاتا ہے۔ معاشی ضروریات حیوانی زندگی کے لئے تسلیم توکی جاتی ہیں، لیکن ان کا انسانیت سے تعلق تسلیم نہیں کیا جاتا، جس کی وجہ سے ہماری سیاست کھو کھلی ہوگئ ہے اور ہمارے عقلند اور بااخلاق لوگ سیاست سے الگ رہناہی اپنا کمال سمجھنے لگ گئے ہیں \*\* لیکن حضرت امام ولی اللہ نے انسانی معاشی ضروریات کو انسانیت کا براہ راست جزقر ار دے کر سمجھادیا ہے کہ ان ضروریات کو قابو ہیں لاکر عوم میں ایسا صحیح نظام قائم کرناضروری ہے۔ "جو ان کی ضروریات کو پوراکر دے اور اس کے بعد ان کے پاس پھھ وقت نے جائے تاکہ وہ اپنے لطائف کی تحمیل پر غور کر سکیں ﴿\* وَ"

### اخلاق اربعه

حضرت امام ولی الله د بلوی رون کی نزدیک لطیفه جوارح سے مرادیہ ہے کہ انسان مندرجہ ذیل چاراخلاق اپنے اندر پیدا کرنے کی مشق کرے:

- (۱)\_طہارت
- (۲) \_إنات
- (۳) ـ ساحت
- (۴) ـ عدالت

طہارت سے مرادہ،بدن،لباس اور خیالات کی پاکیزگ۔

اخبات سے مر ادہے، صحیح علوم سے اتنی وابستگی کہ انسان ان کی تعمیل کو اپنے لئے ضروری سیجھنے لگے اور پھر ان علوم کے منبع یعنی خداوند تعالیٰ کی اطاعت کو اپنے لئے لازم قرار دے۔

ساحت سے مرادیہ ہے کہ انسان دنیا کی چیزیں کھائے بیٹے، استعال کرے، ان سے فائدہ اٹھائے، لیکن ان کی محبت اپنے دل میں نہ بٹھائے۔

عد الت سے مر ادنہ صرف ہیہ ہے کہ انسان دوسرے انسان کاحق نہ مارے، بلکہ یہ بھی کہ اپنے تمام اعمال وافعال میں میانہ روی اختیار کرہے۔

<sup>•</sup> مولاناعبد الله سندهى عُرالية: الفرقان، ولى الله نمبر ص٠٣٢ م

<sup>◘</sup> مولاناعبدالله سندهى عني: الفرقان، ولى الله نمبر ص٠٢٣٠



بداخلاقیوں میں مبتلا ہو جاتے ہیں، اس لئے انبیاء کرام کو لازماً معاشیات واقتصادیات کی اصلاح مجمی کرنی پڑتی ہے، تاکہ غلط خیالات، غلط رسوم اور غلط عادات کی اصلاح ہو کر صحیح عادات پیدا ہو سکیں۔ چنانچہ حضرت امام مُشات فرماتے ہیں کہ:

"اگرچہ انبیاء کی تعلیم کی اصلی غرض وغایت یہ ہوتی ہے کہ خدا تعالیٰ کے ساتھ انسان کے تعلقات عبودیت مختلف طریقوں اور شکلوں سے قائم کریں، لیکن اس کے ساتھ رسوم فاسدہ کی بربادی اور ارتفاقات صالحہ کے قیام کی ترغیب بھی ان کے مشن کا جز ہوتی ہے۔ " (ججۃ اللہ البالغہ، جلد اول، ص۱۰۴)

یہ ملہمین اس لئے نہیں آتے کہ انسان کی اجھا عی زندگی کو توڑ پھوڑ کر محض رہبانیت قائم کریں۔ چنانچیہ حضرت امام فرماتے ہیں کہ:۔

"الله تعالی ہر گزید نہیں چاہتا کہ انسان اپنی تمدنی زندگی کے دوسرے درجے
(ارتفاق دوم) کو جس میں معاش، اکتساب، تدبیر خانہ، باہمی لین دین اور باہمی
تعاون کی زندگی شامل ہے ترک کر دیں یا شہری زندگی سے بے تو جبی بر تیں۔اورنہ
کسی نبی نے بھی اس کا حکم دیا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ انبیاء یہ بھی حکم نہیں دے
سکتے کہ لوگ پہاڑوں کی غاروں اور جنگلوں، بیابانوں میں جابسیں، اجماعی زندگی
ترک کر دیں اور انسانی اجماع کی بھلائی برائی سے الگ تھلگ زندگی بسر کریں۔
کیونکہ اس کا متجہ سوائے وحشت وبر بریت کے اور پچھ نہیں ہو سکتا۔ بلکہ انہوں نے
ہمیشہ ارتفاقی و تمدنی زندگی میں اعتدال پیدا کرنے کی تلقین کی ہے، تاکہ نہ تو عوام
ارتفاقات میں باریک بینیوں اور تکلفات میں مبتلا ہو کر عیا شی کی زندگی بسر کرنے
لگیں اور نہ وحشی وبر بری آقوام کی می زندگی میں مبتلا ہو جائیں۔"

نبي اكرم مُنَّالِيَّةُ مِ كي بعثت كي غرض: اصلاح ارتفا قات

خود نبی آخر الزمال حضرت محمد رسول الله منافظیم کی بعثت کے متعلق لکھتے ہیں کہ:

"لماكان الشم السارى في زمن ابراهيم عَلَيْكِ هو نسيان التوحيد نزل الحق بإزائه بإشاعة التوحيد وتوليد العبادات من طهارة وصلؤة و زكؤة وحج و صوم و



"فلما كثرت هذه الاشغال تشبح في نفوس الناس هيآت خسيسة وأعى شواعن الاخلاق الصالحة" ( جَمَة الله البالغير ، جلد اول ص١٠٦)

ایعنی امر اءعیاشیوں میں اور غرباچاپلوس میں مبتلا ہو جاتے ہیں اور ان اعمال کی مشق کثرت سے ہونے لگتی ہے، تو نتیجہ بیہ نکاتا ہے کہ لوگوں کے نفوس میں گندی شکلیں جمع ہو جاتی ہیں اور وہ اچھے اخلاق سے عاری ہو جاتے ہیں "۔

اس سے ظاہر ہے کہ حضرت امام مُؤسُلَة کے نزدیک اقتصادی بدحالی اور معاثی او پنج ی عوام کی اخلاقی پستی اور بربادی کاسبب بنتے ہیں۔

# معاشی حالت کی اصلاح کی ضرورت

یہ ممکن ہے کہ بعض افراد اسے بلند نظر، مضبوط کردار اور پختہ افلاق ہوں کہ وہ معاشی بدحالی ہے متاثر نہ ہوں۔ اس کی بیبیوں مثالیں ہر ایک سوسائٹی میں مل سکتی ہیں۔ لیکن جماعت کے افلاق پر معاشی بدحالی کا اثر ضرور پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت امام الہند اجتماع اور افراد کی صالحیت قائم رکھنے کے لئے معاشی نظام کی اصلاح ضروری قرار دیتے ہیں اور صاف صاف کے صافح ہیں کہ حکمت الہی جب نظام معاشی کی خرابی دیمتی ہے تو انقلاب لانے والی تو توں کو بروئے کارلاتی ہے۔

#### انبياءاورار تفاقات

اس میں شک نہیں کہ انبیاء کرام (Prophets) اجتماع انسانی کی اصلاح کے لئے آتے ہیں، توان کا اصلی مقصد ان طریقوں (ارتفاقات) کی اصلاح ہوتی ہے جن سے انسان خداتعالیٰ کے ساتھ اپنے تعلقات بہتر بناسکیں۔ لیکن جیسے اوپر دکھایا جاچکا ہے، چونکہ اجتماعی معاشیات کا اجتماعی اخلاق پر بہت گہر ااثر پڑتا ہے اور سوسائٹی کا محاثی توازان خراب ہو جانے ہی سے عوام



دوسرے درجے پر جنت کی نعمتوں سے مستفید کرے گی اور تیسرے درجے پر جاکر اسے روئیت رب العالمین کے لئے تیار کردے گی 🖜۔

### ارتفا قاتِ الهيه

ابواب اسبق میں انسان کی ارتفاقی بینی معاشی زندگی کی ترقی اور ضرور بات کی فراہمی کے طریقوں پر حکمت ولی اللّٰہی کے نقط کھا سے مفصل بحث ہو چکی ہے۔ ان ابواب کا خلاصہ بیہ ہم معاشی زندگی انسان کی زندگی کا ضروری، لازم اور لابد پہلو ہے۔ کوئی نظام جوانسانیت کی تعظیم کا ادادہ کرے، انسان کی معاشی ضرور بیات سے چشم پوشی نہیں کر سکتا۔ لیکن حضرت امام ولی الله وہلوی تو اللّٰہ کے نزدیک ان معاشی ضرور توں کی فراہمی پر انسانیت ختم نہیں ہوجاتی، بلکہ انسانی معاشر سے یاسوسائٹی میں معاشی مساوات کی ایک خاص غرض وغایت اور ایک معنوی حاجت ہے جس کی خاطر بیہ سار انظام صحیح اصول پر قائم کرنے کی ضرورت ہے اور وہ بیہ کہ انسان کے اندرایک نقطہ ہے۔ جسے حضرت امام "ججر بحت" کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ یہی انسان کی انسان سے اندرایک نقطہ ہے۔ جسے حضرت امام "ججر بحت" کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ یہی انسان کی انسانیت اور عقلیت کا مقام ہے۔ بیہ نقطہ خداوند تعالی کی تجلی کو قبول کر تا ہے۔ اس کی انسانیت کا ایک لازم جز قرار پایا ہے۔

صحیح معاثی نظام میں انسان کے اس جوہر یا تجربحت کی ضرور توں کا بھی خیال رکھاجائے گا۔ اور اس کی صورت میہ ہوگی کہ انسان کے معاثی نظام کو انسان کی عقل کے تابع رکھاجائے۔

جب اس نظام کو عقل کے تابع لایا جائے گا تواس کے اوپر یہ جذبہ کار فرماہو گا کہ انسان مرنے کے بعد فنا نہیں ہو تابلکہ اسے خدا کے سامنے اپنے تمام افعال اور اعمال کے لئے جواب دیناہے۔ اس وقت انسان کے اعمال کا فیصلہ اس نقطہ نگاہ ہے ہو گا کہ ان اعمال سے انسانیت عامہ کو کتنافائدہ یاضرر پنچاہے۔ فیصلے کا یہ دن اٹل ہے اور کوئی مختص اس باز پر س سے بی نہیں سکا۔ اس لئے دنیا میں اس نظام کو خدا کے نائب کی حیثیت سے چلایا جائے ،نہ کہ خود مخار مطلق العنان کی حیثیت سے جلایا جائے ،نہ کہ خود مخار مطلق العنان کی حیثیت سے۔ جب انسان یہ سمجھ کر اس نظام کو چلائے گا تو لا محالہ عقلمند ساتھیوں کے

• مولاناعبيد الله سندهي: الفرقان، ولى الله نمبر، صفحه • ٣٢



ذكرولهاكان الشرالسارى فى زمن نبينا محمد على اختلال الهلل وانقلاب الارتفاقات خاصة على اصحابها وكان الامراشد واقسى نزل الحق بإزائه بالجهادوا شاعة العبادات وتوقيتها والقضاء بزوال دولة الروم والعجم وانتظام امرالنبوة كهيئة الارتفاق الرابع: ففتح على المرالنبوة كهيئة الارتفاق الرابع: ففتح على المرالة المرا

"چونکه حضرت ابراجیم علیمیاً کے زمانے میں انسانیت توحید کو بھول چکی تھی اس لئے اس شرے دنیا کو پاک کرنے کے لئے حق اس شکل میں نازل ہوا کہ توحید کی اشاعت کی جائے اور طہارت، نماز، زکوة، چی، روزہ اور ذکر اللی کی عبادات پیدا کرلی جائیں۔

اس کے بعد ہمارے نبی حضرت محمد رسول الله منگائی آئے کے عہد میں ملتوں میں خلل پڑ گیا تھا اور خصوصیت سے انسان کی معاشی اور تیرنی زندگی میں بد نظمی اور بے انسان کی بیلی خرابی سے بھی زیادہ بڑے نتائج پیدا کرنے انسانی پیدا ہوچکی تھی اور یہ خرابی بہت دور تک پہنی چکی تھی۔ اس لئے اب عبادات کی والی تھی اور اس کی خرابی بہت دور تک پہنی چکی تھی۔ اس لئے اب عبادات کی اشاعت اور ان کے او قات معین کرنے کے ساتھ جہاد کا بھی تھم ہوا اور حکمت البی نظاموں کو برباد کر دیاجائے اور نظام نبوی کو بین الا قوامی پیانے پر منظم کیا جائے۔ چنانچہ اب حضرت محمد رسول الله منگائی کی ایک اند منظم ہو گئی جو اب تک نہ کھلا تشریف آ دری سے نوعِ انسان کے لئے بھلائی کاوہ دروازہ کھل گیا، جو اب تک نہ کھلا تھا اور آ مخضرت منظم ہو گئی جو انسان کے لئے بہترین فائدے پہنچانے والی تھی۔"

غرض عوام کے معاشی اور اقتصادی حالات کی اصلاح ان کے اخلاق کی اصلاح کے لئے شرط اول ہے۔ شرط اول ہے۔

"ا قضادی نظام کی درستی کا نتیجہ یہ ہوگا کہ انسانی اجتماعیت کے اخلاق مکمل ہوں گے اور ان اخلاق کی پیجیل ہی قبر اور حشر کی مصیبتوں سے نجات دلائے گی۔ پھر ان اخلاق کی پیجیل



انقاع (Exploitation) کی بید برترین شکل ہے، جو اب تک پیدا ہوئی ہے۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ بہت کی اقوام ایک قوم کے چند افراد کے لئے سامانِ عیش و تعیش فراہم کرنے کے لئے وقف ہوجاتی ہیں اور انسانیت کا کثیر طبقہ ان اخلاق سے محروم رہ جاتا ہے جو انسانیت کی بنیاد ہیں اور جن کا اجمالی ذکر کسی گزشتہ باب میں آچکا ہے۔

انسان کے "حجر بحت" کو بیدار کرنے اور اس طرح اسے مرنے کے بعد کی زندگی کے لئے تیار کرنے کانام امام صاحب میں انتیار کرنے کانام امام صاحب میں انتیار کرنے کانام امام صاحب میں انتیاں المہد کہتے ہیں۔ حاصل ہوتی ہے، انہیں اد تفاقات المہد کہتے ہیں۔

حکمت ولی اللّٰی میں جس طرح ارتفاقات معاشیہ انسان کی طبعی ضرور تیں پورے کرنے کا ایک پہلوکانام ہے، ای طرح ارتفاقات الہیہ انسان کی زندگی کے دوسرے پہلوکی ضروریات پوری کرنے کا نام ہے۔ یہ دونوں انسانیت کی جمیل کے لئے لازم ہیں، جوارتفاقات معاشیہ ارتفاقات الہیہ کے اصول کے خلاف ہوں وہ انسانیت کے لئے مہلک ہیں اور جوارتفاقات الہیہ انسان کے ارتفاقات الہیہ کو مہمل کرنے والے ہوں وہ خلاف فطرت انسانی ہیں۔ ایسے ہی انسان کے ارتفاقات معاشیہ کو مہمل کرنے والے ہوں وہ خلاف فطرت انسانی ہیں۔ ایسے ہی جس سوسائی میں ارتفاقات معاشیہ پرزور دیا جائے گا اور ارتفاقات الہیہ سے غفلت برتی جائے گی، وہ استبداو (Despotism) میں مبتلا ہو کر برباد ہوجائے گی اور جس سوسائٹی میں ارتفاقات الہیہ پرزیادہ زور دیا جائے گا اور ارتفاقات معاشیہ کو ترتی نہیں کی دو جائے گی، وہ غلامی میں مبتلا ہو کر اخلاق فاصلہ سے محروم ہوجائے گی۔

#### خاتمه

حضرت امام الحكمت امام ولى الله دہلوى من كے حالات ، تعليمات اور ان كے فلفے كا اجمالى بيان پڑھ لينے كے بعد بيہ بات صاف ہوجاتی ہے كہ حضرت امام صاحب مُوالله دور حكمت كے امام ہيں اور حق بيہ كہ انہوں نے حكمت كے اصول قائم كرنے ميں اپنافر ض پورى طرح اداكر ديا ہے۔ آپ كى حكمت كا تقاضا بيہ كہ قر آن حكيم كى تعليمات اب عملى رنگ ميں عوام ميں پھيليں۔اس كا انجام بيہ ہوگا كہ ان كے ذريعے ايسا انقلاب بريا ہوگا، جوعوام كى مادى اور عقلى ميں پھيليں۔اس كا انجام بيہ ہوگا كہ ان كے ذريعے ايسا انقلاب بريا ہوگا، جوعوام كى مادى اور عقلى

الرَوْوشر حَ مُعِدَّا اللهِ المَهِ المُعَالِقُهِ اللهِ المُعَالِقِ المُعَالِقِهِ المُعَالِقِهِ المُعَالِقِهِ ا

مشوروں کے ساتھ کام کرے گااور اپنے نظام کی بنیاد ایثار پر رکھے گا۔

جب کوئی شخص اپناپیٹ کاٹ کر اپنے حاج تمند ہمسائے کی مدد کر تاہے تو وہ ایثار کا ایک درجہ طے کرلیتا ہے۔ جب وہ اپنے سارے گھر انے کو اس درجے پرلے آتا ہے تو ایثار کے پہلے درجے سے بلند ہو کر اس مقام پر پہنچ جاتا ہے کہ اپنے خاند ان کی ضرور تیں پس پشت ڈال کرغریب اور بے کس لوگوں کی مدد کرے۔ یہ یقینا پہلے کی بہ نسبت بہت بلند درجے کا ایثار ہے۔ جب کسی قوم کے افر ادایثار اور قربانی کے اس درجے پر پہنچ جائیں، تو وہ بہت بلند درجہ حاصل کر لیتے ہیں۔ یہ جوہ چیز جو قرآن کیم اس مختصر فقرے میں ظاہر کرتا ہے کہ:

يُؤْثِرُونَ عَلَى انْفُسِهِمُ وَلَوْكَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ (الحشر: ٩)

"جو حاجت مندول کی حاجتیں پوری کرنے میں اپنی ضرور تیں پس پشت ڈال دیتے ہیں"۔

کسی اجتماع میں یہ اجتماع کی ایثار اس وقت پیدا ہو تاہے جب مرنے کے بعد کی زندگی کا تصور پوری طرح گھر کرلیتا ہے۔ کسی اجتماع میں مرنے کے بعد کی ذمہ داری کا جتنازیادہ احساس ہوگا، اتنابی وہ اجتماع زیادہ سرمایی شکن اور عادل ہو گا اور جتنابیہ احساس کمزور ہوگا، اتنابی وہ کم سرمایی شکن اور عدالت میں کمزور اور ظلم اور بے راہ روی میں زور دار ہوگا۔

اگر ارتفاقاتِ معاشیہ کو عقل اور خداتری کے تحت چلانے کے بجائے حیوانی دواعی کے تحت کھ کر چلایاجائے گاتولا محالہ کسی نہ کسی رنگ کی مطلق العنانی اور استبداد پیدا ہوگا، جس میں ایک مختصر مضبوط جماعت کمزور اور غریب طبقے سے انتفاع (Exploitation) کرے گ۔ جس کا نتیجہ یہ ہو تا ہے کہ سوسائٹی کی دولت اس مختصر گروہ میں چکر لگاتی رہ جاتی ہے اور ذرائع پیداوار پرای گروہ کا قبضہ ہوجاتا ہے۔ اس اقتصادی غلبہ سے وہ اپنے لئے سوسائٹی پر سیاسی غلبہ پیدا کرلیتا ہے اور اس طرح اس کا سلسلہ انتفاع (Exploitation) مکمل ہوجاتا ہے، لیکن سوسائٹی کا اکثر حصہ بربادی کے قریب پہنی جاتا ہے۔

ایک ساج یا قوم کے اندراس قسم کا نظام پیداہوجانے کے بعد بعض او قات یہ ممکن ہوتا ہے کہ وہ دوسرے کم ور ساجوں سے بھی ناجائز فائدہ اٹھائے اور ان کو بھی اقتصادی غلبے کے قت لاکرسیاسی غلامی کی جکڑبندیوں میں باندھ لے۔ اسے شہنشاہیت یا امپیریلزم کے تحت لاکرسیاسی کتے ہیں۔ ایک چھوٹے سے گروہ کے ہاتھوں انسانی آبادیوں کے ناجائز

المنافعة الله الماليقة الماليقة الله الماليقة الله الماليقة الله الماليقة الله الماليقة الله الماليقة الله الماليقة الماليق

یورپ میں حکمیاتی ایجادات اور صنعتی ترقی کے نتیج کے طور پرجوانقلاب آیا، اس سے ایک وسیع پیانے پر سرمایہ پر ستی پیداہو گئ اور دوسری طرف فد جب کوسیاست سے الگ کر کے محض ایک پرائیویٹ چیز بنادیا گیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ یورپ کی سیاست خصوصاً بین الا قوامی سیاست خصوصاً بین الا قوامی سیاست کسی ضابطہ اخلاق کی پابند نہ رہی۔ جس کی وجہ سے وہ ہر قسم کی غداری اور عہد شکنی کا ہم معنی بن کررہ گئی۔ اس کا انجام یہ ہے کہ وہال کسی معاہدہ صلح پر اعتاد نہیں کیا جاسکا۔ یہ عدم اعتاد اور سرمایہ داری دونوں مل کر آئے دن خو فناک سے خو فناک تر جنگیں پیدا کرتی رہتی ہیں۔ گریہ حالت اب دیر تک نہیں رہ سکتی۔ اگر یورپ کو اپنی علمی ترقی محفوظ رکھنی ہے تو اسے سرمایہ پر ستی مرایہ کے ایک کر کے ایسے بین الا قوامی نظام کی طرف آنا ہو گا، جس کی بنیاد عدل (Justice) اور صدق (Truth) پر ہو۔ یہ وہ اصول ہے جو ارتفاق چہارم یعنی انسان کی ترتی کی بین الا قوامی مزل کے لئے حضرت امام الحکمت و مرایہ پیش کئے ہیں۔

حضرت امام الحکمت کا فلسفہ سرمایہ پرستی (Capitalism) کے استیصال کو انسانیت کی سب سے بڑی ضرورت قرار دیتا ہے اور اس کی جگہ ایک ایساعاد لانہ نظام پیش کر تاہے، جس پر دنیا ایک مرتبہ عمل کر کے اطمینان کاسانس لے چکی ہے۔ یہ وہ نظام ہے جس کے قیام کے لئے حضرت امام ولی اللہ کا بی فکر ہندوستان میں قبول کر لیاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر لیاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر ایاجا تا تو پورپ آج جس ار نفاق اعلیٰ کامالک ہے، ہندوستان اس سے بہتر ترقی کامالک ہو تا۔ گر افسوس ہے کہ ہندوستان کے سوچنے والے طبقے نے حضرت امام ولی اللہ کے اس فکر کی قدر نہ کی اور صرف بادشاہت کے زندہ رکھنے کے خواب دیکھتے رہے اور بیہ نہ سمجھے کہ جس منزل سے انسانیت گرچگی ہے، اس کی طرف وہ وہ وہ پس نہیں ہور ہے اور نہیں سوچتے کہ قرآن تحلیم کی انسانیت بخش بادشاہتوں کے ساتھ نہیں چل سکتا۔ اب صرف یہ ہو سکتا ہے کہ قرآن تحلیم کی انسانیت بخش عملت عوام تک پہنچائی جائے اور وہ اسے اپنا کر اپنے انتخاب سے کسی قسم کی جمہوریت پیدا کر لیس، جس میں اس تعلیم کو حاکم بنالیس۔

ہمارے خیال میں یہ ناممکن ہے کہ انسانیت چلتی رہے اور اس کے وہ اصول و قوانین جو قرآن حکیم میں منفبط ہیں، غائب ہوجائیں۔اگر دنیا کو چلنا ہے قوقر آن حکیم کو ایک حاکم کی

الْدُوُوشِ نَ حُجَّةُ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَهِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ الْبَالِغَةِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ضرور تیں پوری کرے گا۔ تاریخ اسلام میں امیر معاویہ دلا الله علی امیر معاویہ دلا الله علی امیر معاویہ دلا الله است کا جو دور شروع ہوا،
وہ سلطان عالمگیر میشائلہ پر ختم ہو گیا۔ اس دور کی خصوصیت بادشاہت تھی جو قر آن حکیم کے
تحت کام کرتی رہی۔ گو بھی بھی ایسے ارتجاع پیند بادشاہ بھی آئے، جو اپنا ذاتی قانون چلاتے
سے لیکن ہر ایک ارتجاع کے بعد ایسا انقلاب آتار ہا، جس کے بعد قر آن حکیم کے قانون کو
چلانے والا بادشاہ تخت پر متمکن ہوجاتا تھا۔ یہی سلسلہ سلطان عالمگیر میشائلہ (کو تاہے جس کی
عدد اس دور کا آغاز ہوتا ہے جس کی
خصوصیت حکمت کی اشاعت عامہ ہے۔

اگر تمام دنیا کی اقوام کی متوازی تاریخ کا مطالعہ کیا جائے تومعلوم ہوتا ہے کہ اسی زمانے کے قریب پورپ میں دور محمت (Scientific Age) شروع ہو تاہے۔ مشین ایجاد ہوتی ہے، جس سے صنعتی انقلاب آتا ہے اور سیاسی لحاظ سے ہر ملک میں بادشاہی کے خاتمے پر قومی حکومت قائم ہوتی نظر آتی ہے۔ اس زمانے میں حضرت امام ولی الله کی تحریک تجدید وانقلاب ایک معین پروگرام کے ساتھ شروع ہوتی ہے۔وہ آنے والے دور کے پیش نظر انسانی ارتقائی کا وہ فلسفہ پیش کرتے ہیں، جس میں خدا پرستی کے ساتھ دنیادی ترقی کے اصول بھی وابستہ ہیں۔ یمی وہ زمانہ ہے، جب وہ اعلان کرتے ہیں کہ جب کوئی قوم بین الا قوامی مقام سے گر جائے۔ جیسے مسلمان اس وقت ہندوستان میں گررہے تھے۔ تواسے قومیت کی منزل پر تھم کر سانس لینا چاہئے۔ مگراس میں بین الا قوامی عدل کے تصورات محفوظ کر لینے چاہئیں۔اگر وہ اپنی ماضی کی تاریج کو پڑھ پڑھ کر اس کلیر کو پیٹتی رہے گی، توبر باد ہو جائے گی۔ اگر ہندوستان کے لوگ اس حکمت کو سمجھ لیتے توجب یورپ کے استبدادی (Despotic) بین الا قوامی نظامات او شخ کے بعد قومی نظامات پیدا ہوئے، جو اب چربین الا قوامیت کی طرف آرہے ہیں، توہندوستان میں (اوراس کے بعد ایشیامیں بھی) بین الا قوامی نظام کی شکست کے بعد قومی طرز کی حکومتیں پیدا موجاتیں۔ جیسے اب افغانستان، ایران، عراق، شام، لبنان، مصراور مجدمیں پیدامور ہی ہیں اور بہت ممکن تھا کہ ہندوستان میں بھی حضرت امام الہند تو اللہ اللہ علیہ کے اصول پر بورپ کے متوازی، مگر اس سے بہتر اور صالح بین الا توامی نظام پیدا ہوچکا ہوتا۔ لیکن اس حکیم کی آواز پر کان نہ وهرنے کا نتیجہ بیہ نکلا کہ یہاں ایک غیر ملکی حکومت قائم ہوگئی، جس کی وجہ سے ہندوستان کی ترقی تقریباً دو صدی پیچیے جاپڑی۔

ارُدُوشُرِ نَ : صُجَّةُ اللهِ الْبَالِقَهِ عَلَى اللهِ الْبَالِقَةِ عَلَى اللهِ الْبَالِقِ الْبُوالْمِ الْبَالِقِ عَلَى اللهِ الْبَالِقِ الْبَالِقِ اللّهِ الْبَالِقِ الْمِلْوَالْمِ الْمِلْلِي الْمِلْمِ الْمِلْمِ اللّهِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ اللهِ الْمِلْمِ اللّهِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمِلْمِ الْمُلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِي الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ الْمِلْمِ ال

حیثیت سے اوپر لاناہو گااور اسے اوپر لانے کی وہی شکل ہوگی، جو حضرت امام ولی اللہ نے تجویز فرمائی ہے کہ قرآن حکیم کو نصب العین بناکر ایک جماعت اس کی خاطر اپناسب پچھ قربان کرنے کو تیار ہو جائے۔

اس انقلاب کانقطہ آغاز ہندوستان میں ایک ایسی حکومت کا قیام ہے،جوبین الا قوامی منزل کواینے سامنے رکھے،جو قر آن تحکیم کی تعلیم کی بلند ترین عملی صورت ہے۔ یہی وہ راستہ ہے جس یر چل کریملے عربوں نے، پھر ایرانیوں اور تر کوں نے ترقی کی۔ اسی راہ پر ہندوستان کو گامز ن ہونا ہو گا۔اس حقیقت کو ہمارے اہل فکر جتنی جلدی سمجھ لیں، اتنا ہی اچھاہے۔ نام نہاد عالم اسلام کی بین الا قوامی سیاست نے آج کل بوری کے استیلاء کی وجہ سے ہمارے لئے صرف یمی ایک صورت باقی رہنے دی ہے۔اب ہمارے لئے اس کے سواکوئی راستہ کھلا نہیں۔افغانستان، ایران، ترکی، عراق، عرب، شام اور لبنان وغیر ہ ممالک نے ہندوستان کو اس کی مرضی کے خلاف بین الا قوامی اسلامی سیاست سے نکال دیا ہے۔ ادھر ایک غیر ملکی سیاست نے اس پر مستبدانہ قبضہ کرکے نہ صرف اس کے بین الا قوامی تعلقات منقطع کر دیئے ہیں، بلکہ اس کی طاقت دوسری قوموں کو بور بی امپیریلزم (Imperialism) کاغلام بنانے میں استعال کرکے اس کی بین الا قوامی شہرت کونہایت خراب کر دیا ہے۔اب اس کا ایک ہی علاج ہے اور وہ یہ کہ ہم سب سے پہلے خود اینے گھر کے مالک بنیں، اس کی خاطر اپناجان ومال قربان کریں اور ان قربانیوں سے یہاں بلندیا یہ، صالح، انسانیت پر مبنی حکومت قائم کریں، جس کاسنگ بنیادیہ ہو کہ ہندوستان کی تمام اقوام کے ساتھ یکسال انصاف کریں اور ان کو ارتفاقات معاشیہ میں پوراپورا حصہ دیں۔ جب ہم یہ کرلیں گے، تو ہندوستان سے باہر کے بین الا قوامی مجمعوں میں ہماری عزت ہوگی۔ یہ عزت کا مقام حاصل کرنے کے لئے جمیں ججة الاسلام، امام ولی الله وہلوی عن من الله کا وہ پروگرام قبول کرلینا چاہئے جس کی تفصیل گزشتہ صفحات میں دی گئی ہے۔ یہی وہ پروگرام ہے، جے پورپ سمجھ سکتاہے اور اسی پر کاربند ہو کر ہم ہندوستان کی تمام اقوام کومطمئن کرسکتے ہیں۔

والثدالموفق